
TAKDIRTAKDIR
DANDAN

PREDESTINASIPREDESTINASI

 Maulana Muhammad Ali

Takdir Takdir ≠≠  PredestinasiPredestinasi



Takdir dan Predestinasi
Diterjemahkan dari

Taqdir and Predestination
Copyright © 1934, Taqdir and Predestination

Hak Cipta Dilindungi Undang-undang
All Rights Reserved

Hak terjemahan ke dalam Bahasa Indonesia 
ada pada Darul Kutubil Islamiyah

Penulis: Maulana Muhammad Ali M.A., LL.B

Diterjemahkan kedalam Bahasa Indonesia:  
Erwan Hamdani

Januari 2026



iii

Daftar IsiDaftar Isi

Makna Qadar dan Taqdir����������������������������������������������������� 1
Penciptaan Kebaikan dan Keburukan����������������������������������� 7
Kehendak Ilahi dan Kehendak Manusia����������������������������� 15
Ilmu Azali Allah����������������������������������������������������������������� 23
Penulisan Musibah oleh Allah�������������������������������������������� 25
Lauh Mahfuzh�������������������������������������������������������������������� 31
Allah Tidak Menyesatkan��������������������������������������������������� 35
Idhlal yang Disandarkan kepada Allah�������������������������������� 39
Allah Mengunci Mati Hati������������������������������������������������� 45
Hadis dan Predestinasi������������������������������������������������������� 51
Iman kepada Qadar tidak ada dalam Quran dan Bukhari��� 69
Iman kepada Qadar, doktrin yang muncul kemudian��������� 71
Makna Iman kepada Qadar������������������������������������������������ 77



Takdir dan Predestinasi

iv



1

Makna Qadar dan TaqdirMakna Qadar dan Taqdir

Qadar1 dan Taqdir, menurut al-Raghib, bermakna mem-
buat manifestasi ukuran (Ar: kamiyyah) dari sesuatu, atau 

1	  Kata qadhā’ umumnya dikaitkan dengan qadar, dan dalam bahasa sehari-
hari qadhā’ wa qadar Allah diucapkan secara bersamaan. Namun, sementara qadar 
bermakna ukuran Ilahi atas segala sesuatu, qadhā’ menurut al-Raghib bermakna 
pemutusan suatu perkara, baik itu melalui perkataan maupun perbuatan. Lebih 
lanjut dinyatakan bahwa hal ini terbagi menjadi dua jenis, baik yang berkaitan 
dengan manusia maupun yang berkaitan dengan Allah. Sebuah contoh dari qadhā’ 
Allah dalam perkataan adalah QS 17:4 di mana qadhainā (bentuk jamak lampau 
dari qadhā) bermakna, menurut al-Raghib, Kami memberitahukan kepada mereka 
dan mewahyukan kepada mereka wahyu yang tegas:

Dan Kami tetapkan (Ar: qadhainā) kepada kaum Bani Israel dalam Kitab: 
Sesungguhnya kamu akan berbuat kerusakan di bumi dua kali”.

Demikian pula dalam QS 15:66 yang berbunyi demikian:
“Dan Kami memberitahukan (Ar: Qadhainā) kepadanya keputusan ini, bahwa 

akar orang-orang itu akan dipotong pada waktu pagi.
 Di kedua tempat ini qadhā’ bermakna pemberitahuan perintah Ilahi melalui 

jalan nubuwwah (kenabian). Sebuah contoh pemutusan suatu perkara melalui 
perbuatan adalah QS 40:20 di mana penghakiman Allah atas suatu perkara 
disebut sebagai qadhā’-Nya:

“Dan Allah memberi keputusan dengan benar ", atau QS 41:12, dll. di mana 
penciptaan langit dibicarakan: “Lalu ia menentukan itu tujuh langit." Merujuk pada 
perbedaan antara qadhā’ dan qadar, al-Raghib mengatakan bahwa qadar adalah 
ukurannya sedangkan qadhā’ adalah keputusannya atau pelaksanaan tindakan 
tersebut. Demikianlah ketika Khalifah Umar memerintahkan Abu Ubaidah untuk 



Takdir dan Predestinasi

2

sederhananya, ukuran. Dalam perkataan penulis yang sama, 
taqdir Allah terhadap segala sesuatu terjadi dalam dua cara, 
yaitu dengan menganugerahkan qudrah, yakni daya, atau de-
ngan menjadikan mereka dalam ukuran tertentu dan dengan 
cara tertentu sebagaimana dikehendaki oleh hikmah kebijak-
sanaan. Sebuah contoh mengenai hal ini diberikan dalam taq-
dir biji kurma, yang darinya hanya bisa menumbuhkan po-
hon kurma, bukan pohon apel atau pohon zaitun; atau dalam 
taqdir sperma manusia yang darinya hanya bisa melahirkan 
manusia, bukan hewan atau yang lainnya. Oleh karena itu, 
taqdir adalah hukum atau ukuran yang bekerja di alam semes-
ta dalam keseluruhan penciptaan, dan ini adalah makna yang 
persis digunakan kata ini dalam Quran Suci. Sebagai contoh, 
Quran Suci berbicara mengenai sebuah taqdir bagi tiap-tiap 
dan segala sesuatu yang telah diciptakan:

“Mahasucikanlah nama Tuhan dikau, Yang Maha-
luhur, Yang menciptakan, lalu menyempurnakan, Dan 
Yang memberi ukuran (Ar: qaddara dari taqdīr), lalu 
memberi petunjuk” (87:1-3).

meninggalkan tempat yang terkena wabah, yang mana Umar menolak untuk 
memasukinya, dan memindahkan pasukannya ke tempat yang lebih aman dari 
wabah, beliau dihadapkan dengan keberatan:

“Apakah engkau lari dari qadhā’ Allah?" yakni dari apa yang telah Allah 
perintahkan? Jawaban Umar adalah: “Aku lari dari qadhā’ Allah menuju qadar 
Allah." Apa yang beliau maksudkan jelas bahwa jika Allah telah mendatangkan 
wabah melalui qadhā’-Nya di satu tempat, dan tempat lain bebas darinya, maka 
adalah qadar-Nya, yakni sunnatullahnya, bahwa mereka harus menyelamatkan 
diri ke tempat yang aman (Raghib). Oleh karena itu, qadhā’ hanyalah perintah 
agar sesuatu itu terjadi sedangkan qadar menunjukkan penciptaan segala sesuatu 
yang tunduk pada hukum-hukum tertentu.



3

Makna Qadar dan Taqdir

“Yang memiliki kerajaan langit dan bumi... dan 
Yang menciptakan segala sesuatu, lalu menentukan 
ukurannya (Ar. taqdīr)” (25:2).

“Sesungguhnya Kami menciptakan segala sesuatu 
menurut ukuran (Ar. qadar)” (54:49).

“Dan matahari bergerak ke tampat tujuannya. 
Itu adalah ketentuan Tuhan (Ar. taqdīr) Yang 
Mahaperkasa, Yang Maha Mengetahui. Dan bagi 
bulan, Kami tentukan (Ar. qaddarnā dari taqdīr) 
sampai (bulan) itu kembali seperti pelepah kurma 
yang tua” (36: 38-39).

Hukum yang mengatur bagaimana makanan, rezeki, dan 
hal-hal lain disediakan di bumi juga disebut sebagai taqdir 
Allah, demikian pula hukum yang mengatur turunnya hujan 
ke bumi dan hukum yang mengatur pergantian malam dan 
siang:

“Dan di sana ia membuat gunung di atas 
permukaannya, dan di sana Ia memberi berkah, dan 
di sana Ia menentukan (Ar. qaddara) makanannya” 
(41: 10).

“ D a n  t i a d a  s u a t u  b a r a n g  m e l a i n k a n 
perbendaharaannya ada pada Kami, dan Kami 
tak menurunkan itu kecuali menurut ukuran yang 
diketahui. (Ar. qadar)” (15:21).



Takdir dan Predestinasi

4

“ Dan Kami menurunkan air dari awan menurut 
ukuran (Ar. qadar)” (23:18; 44:11).

“Dan Allah menentukan ukuran (Ar. yuqaddir dari 
taqdīr) malam dan siang” (73: 20).

Meskipun manusia termasuk dalam penciptaan dan ka-
renanya taqdir-nya adalah sama dengan taqdir seluruh pen-
ciptaan, ia juga dibicarakan secara terpisah sebagai memiliki 
taqdir yang serupa dengan hukum pertumbuhan dan perkem-
bangan hal-hal lain:

Dari barang apakah Ia menciptakan dia? Dari benih 
manusia yang kecil Ia menciptakan dia, lalu Ia menentukan 
ukurannya.” (Ar. qaddara-hū dari taqdīr) (80: 18-19).

Semua ayat ini menetapkan dengan jelas bahwa taqdir da-
lam bahasa Quran Suci, sebagaimana menurut para ahli baha-
sa, adalah hukum universal Allah yang berlaku pada manusia, 
sama seperti pada bagian alam lainnya, sebuah hukum yang 
mencakup matahari, bulan, bintang-bintang, bumi, dan la-
ngit serta semua yang ada di dalamnya. Hukum universal ini 
dijelaskan sepenuhnya dalam dua ayat pendek di surah 87:

“Yang menciptakan, lalu menyempurnakan, dan 
Yang menentukan kadar (ukuran), lalu memberi 
petunjuk”.

Empat hal disebutkan mengenai segala sesuatu yang di-
ciptakan termasuk manusia, yaitu khalq atau penciptaannya, 



5

Makna Qadar dan Taqdir

taswiyah atau penyempurnaannya, taqdīr atau ukurannya, 
dan hidāyah atau petunjuk menuju tujuannya. Hukum kehi-
dupan sebagaimana disaksikan di alam adalah persis hukum 
yang digambarkan di sini. Segala sesuatu diciptakan agar pada 
akhirnya mencapai penyempurnaannya; penyempurnaan ini 
terwujud menurut suatu hukum atau ukuran yang di dalam-
nya segala sesuatu bekerja dengan petunjuk Ilahi. Jadi, taqdir 
dari segala sesuatu adalah hukum atau ukuran pertumbuhan 
dan perkembangannya. Sementara satu benih akan tumbuh 
menjadi sehelai rumput, benih lain akan tumbuh menjadi po-
hon besar; terlepas dari pertumbuhan dan perkembangannya, 
satu benih sel sperma hampir tidak terlihat dengan mikroskop 
sementara yang lain akan tumbuh menjadi hewan yang sangat 
besar. Segala sesuatu memiliki garis perkembangannya sendiri 
dan demikian pula manusia, dan karenanya taqdir-nya tidak 
berbeda secara alami dari taqdir hal-hal lain.



Takdir dan Predestinasi

6



7

Penciptaan Kebaikan dan Penciptaan Kebaikan dan 
KeburukanKeburukan

Oleh karena itu, jelas bahwa taqdir yang dimaknai sebagai 
ketetapan mutlak mengenai kebaikan dan keburukan oleh Allah 
sebuah anggapan yang dengannya kata ini sekarang terhubung 
tak terpisahkan oleh pemahaman umum dan pemahaman 
cendekiawan, sama sekali tidak dikenal dalam Quran Suci1, ti-

1	 Hanya ada satu kejadian dalam Quran Suci di mana kata turunan dari 
taqdīr digunakan untuk menunjukkan nasib seseorang. Berbicara tentang istri 
Luth, Quran Suci berfirman:

“Kami memutuskan bahwa ia benar-benar golongan yang tertinggal" (15: 60; 
27:57). Namun, bahkan di sini hal itu tidak bermakna bahwa Allah telah menetapkan 
bahwa dia harus menjadi pelaku kejahatan. Ada penyebutan di sini disebutkan 
mengenai suatu ketetapan yang berlaku bagi semua pelaku kejahatan, bahwa 
mereka harus menanggung akibat buruk dari apa yang telah mereka perbuat; 
dia (istri Luth) bukanlah termasuk orang yang beriman melainkan seorang kafir, 
sehingga ketika hukuman Ilahi menimpa para pelaku kejahatan, dia ditetapkan 
untuk bersama mereka.



Takdir dan Predestinasi

8

dak pula dalam kamus bahasa Arab. Doktrin predestinasi ada-
lah perkembangan belakangan, dan tampaknya merupakan 
hasil dari benturan antara Islam dengan pemikiran keagamaan 
Persia. Doktrin bahwa ada dua Pencipta, pencipta kebaikan 
dan pencipta keburukan, telah menjadi doktrin sentral agama 
Majusi, sebagaimana Trinitas telah menjadi doktrin sentral 
agama Kristen. Agama Islam mengajarkan monoteisme (tau-
hid) yang paling murni, dan mungkin dalam rangka memban-
tah doktrin dualistik agama Majusi itulah muncul diskusi apa-
kah Allah itu pencipta keburukan atau tidak. Diskusi-diskusi 
ini menjadi sangat panas dan memunculkan banyak masalah 
cabang. Semua ini hanya disebabkan oleh kesalahpahaman 
tentang hakikat kebaikan dan keburukan. Allah menciptakan 
manusia dengan daya-daya tertentu yang dapat ia gunakan 
dalam batasan-batasan tertentu, dan penggunaan daya-daya 
inilah dalam satu cara atau cara lainnya yang menghasilkan 
kebaikan atau keburukan. Sebagai contoh, Allah telah menga-
runiakan manusia kemampuan berbicara yang dapat ia gu-
nakan baik untuk berbuat kebaikan bagi kemanusiaan atau 
untuk menimpakan keburukan padanya, baik untuk menga-
takan kebenaran dan mengucapkan kata-kata yang baik, atau 
untuk menyebarkan kebohongan dan fitnah. Demikian pula, 
manusia telah dianugerahi dengan berbagai daya lainnya yang 
dapat digunakan untuk kebaikan maupun untuk keburukan. 
Oleh karena itu, kontroversi mengenai apakah Allah adalah 
pencipta kebaikan dan keburukan muncul semata-mata dari 
kesalahpahaman tentang hakikat kebaikan dan keburukan. 



9

Penciptaan Kebaikan dan Keburukan

Perbuatan yang sama bisa menjadi kebajikan dalam satu ke-
sempatan dan menjadi keburukan dalam kesempatan lain. 
Pukulan yang dilayangkan untuk membela diri atau untuk 
membela orang yang tak berdaya adalah kebajikan, sedang-
kan pukulan yang dilayangkan secara agresif adalah kejahatan. 
Maka dari itu, keburukan juga disebut zulm (kezaliman) yang 
bermakna menurut para ahli bahasa, menempatkan sesuatu di 
tempat yang tidak semestinya, baik karena kurang, atau berlebih, 
atau karena menyimpang dari waktu atau tempatnya (Raghib). 
Jadi, penggunaan suatu daya dengan cara yang tepat atau pada 
saat yang tepat atau di tempat yang tepat adalah kebajikan, 
dan penggunaannya dengan cara yang salah atau pada saat 
yang salah atau di tempat yang salah adalah keburukan. Oleh 
karena itu, Quran Suci sama sekali tidak membahas persoal-
an penciptaan kebaikan dan keburukan. Ia berbicara tentang 
penciptaan langit dan bumi serta segala sesuatu yang ada di 
dalamnya; ia berbicara tentang penciptaan manusia; ia berbi-
cara tentang penganugerahan kemampuan-kemampuan ter-
tentu kepadanya dan pemberian daya-daya tertentu; ia mem-
beri tahu kita bahwa manusia dapat menggunakan daya dan 
kemampuan ini dalam batasan-batasan tertentu sebagaimana 
halnya semua ciptaan lain ditempatkan dalam batasan-batas-
an tertentu dan batasan dari setiap jenis itu adalah taqdīr-nya. 
Namun dalam Quran Suci, tidak ada penyebutan tentang 
taqdīr yang bermakna penciptaan perbuatan baik dan buruk 
ataupun ketetapan mutlak mengenai kebaikan dan keburukan 
oleh Allah.



Takdir dan Predestinasi

10

Ayat berikut ini terkadang dikutip untuk menunjukkan 
bahwa Allah adalah Pencipta perbuatan manusia:

“Dan Allah telah menciptakan kamu dan barang 
yang kamu buat.” (37:96).

Kata Arab untuk kamu perbuat adalah ta‘malūn dari ‘amila 
yang bermakna baik melakukan maupun membuat. Jadi kata-
kata tersebut terkadang diartikan bermakna apa yang kamu la-
kukan alih-alih apa yang kamu buat, dan dari sini disimpulkan 
bahwa Allah adalah Pencipta perbuatan manusia dan karena 
perbuatan ini ada yang baik serta ada yang buruk, maka Allah 
adalah Pencipta perbuatan buruk manusia. Konteksnya bagai-
manapun menunjukkan bahwa mā ta‘malūn di sini bermakna 
apa yang kamu buat dan bukan apa yang kamu lakukan, dan 
ayat yang dimaksud tidak berbicara tentang perbuatan baik 
dan buruk manusia melainkan tentang berhala dan batu yang 
disembah. Ayat sebelumnya 91-93 berbicara tentang Ibrahim 
yang menghancurkan berhala-berhala; ayat 94 mengatakan 
bahwa ketika orang-orang melihat berhala mereka hancur, 
mereka mendatangi Ibrahim; ayat 95, 96 berisi argumen 
Ibrahim menentang penyembahan berhala;

“Apakah kamu menyembah barang yang kamu 
pahat? Dan Allah telah menciptakan kamu dan 
barang yang kamu buat.”



11

Penciptaan Kebaikan dan Keburukan

Nah, kata-kata penutup apa yang kamu buat jelas meru-
juk pada berhala-berhala yang mereka buat, dan argumennya 
jelas bahwa apa yang dipahat oleh tangan manusia sendiri ti-
dak mungkin menjadi Tuhan, karena Allah adalah pencipta 
manusia sekaligus batu-batu yang dibuat menjadi berhala. Ini 
adalah makna yang diberikan dalam Rūh al-Ma‘ānī. Menurut 
sebagian ahli tafsir, kata-kata tersebut bersifat interogatif 
(pertanyaan):

“Dan Allah telah menciptakan kamu, dan apa yang 
kamu lakukan?

Namun dapat ditambahkan bahwa Allah diakui oleh 
Quran Suci sebagai sebab pertama dan penyebab utama dari 
segala sesuatu. Akan tetapi, ini tidak berarti bahwa Dia adalah 
pencipta perbuatan manusia. Tidak diragukan lagi Dia telah 
menciptakan manusia; Dia juga telah menciptakan kondisi di 
mana manusia bisa hidup dan bertindak; namun tetap saja 
Dia telah menganugerahi manusia kebebasan memilih untuk 
bagaimana bertindak, yang dapat ia gunakan di dalam ba-
tasan-batasan tertentu, sama seperti semua daya dan kemam-
puan lainnya yang digunakan dalam batasan-batasan dan 
hanya sesuai dengan hukum-hukum tertentu. Demikianlah 
dalam Quran Suci:



Takdir dan Predestinasi

12

“Kebenaran adalah dari Tuhan kamu; maka 
barangsiapa suka ia boleh beriman, dan barangsiapa 
ia suka ia boleh kafir “ (18:29).

Dan karena manusia dapat menggunakan kebebasan atau 
kehendaknya dalam melakukan atau tidak melakukan sesua-
tu, dia bertanggung jawab atas perbuatannya sendiri dan me-
nanggung konsekuensinya.2

2	 Kontroversi yang tidak berguna mengenai apakah Allah itu pencipta 
perbuatan manusia atau bukan, pernah membuat dunia Islam pecah ke dalam 
tiga kubu. Kaum Jabariyah berpendapat bahwa Allah adalah pencipta perbuatan 
manusia, baik itu kebaikan maupun keburukan, dan manusia sama sekali tidak 
berdaya dalam hal ini. Ia bergerak sebagaimana tangan Ilahi menggerakkannya, 
tidak memiliki pilihan, tidak pula kekuatan maupun kehendak untuk menyimpang 
sehelai rambut pun dari apa yang telah ditetapkan Allah. Kelompok lain berada 
pada posisi ekstrem yang berlawanan, dengan berpendapat bahwa manusia 
sebagai pencipta perbuatannya sendiri, memiliki kendali penuh atasnya. Ini adalah 
pandangan yang diadopsi kemudian oleh Muktazilah yang pendirinya adalah Wasil 
bin Atha'. Argumen mereka adalah bahwa mustahil Allah memaksa seseorang 
untuk melakukan sesuatu kemudian menghukumnya karena perbuatan itu. Umum 
nya umat Islam berpendapat bahwa kedua pandangan ini adalah pandangan 
ekstrem. Namun dalam merumuskan jalan tengah, mereka mengadopsi posisi yang 
tidak terlalu jelas. Mereka berpendapat bahwa iman adalah jalan tengah antara 
jabar dan qadar namun untuk mewujudkan rekonsiliasi antara kedua pandangan 
ekstrem ini, mereka memperkenalkan teori kasb yang bermakna akuisisi. Inti dari 
teori ini adalah "bahwa manusia tidak dipaksa secara mutlak, tidak pula menjadi 
pribadi yang bebas mutlak" (Klein, Religion of Islam, hlm. 104). Sejauh ini posisi 
tersebut logis, namun diskusi-diskusi selanjutnya membawa para pemegang 
pandangan ini pada posisi absurd bahwa manusia hanya bebas secara lahiriah, 
namun tidak secara batin. Memang benar bahwa kehendak manusia bekerja 
dalam batasan-batasan tertentu qadar atau taqdīr Allah, namun tidak benar bahwa 
kehendak Ilahi memaksanya untuk mengambil jalan tertentu. Mungkin ada seratus 
satu penyebab keputusannya dalam kasus tertentu, dan tanggung jawabnya 



13

Makna Qadar dan Taqdir

mungkin bervariasi sesuai dengan keadaan-keadaan tersebut namun tetap saja 
pilihan itu adalah miliknya dan begitu pula tanggung jawabnya.



Takdir dan Predestinasi

14



15

Kehendak Ilahi dan Kehendak Ilahi dan 
Kehendak ManusiaKehendak Manusia

Banyak kesalahpahaman terjadi mengenai hubungan ke-
hendak Ilahi dengan kehendak manusia. Semua kemampuan 
yang dianugerahkan kepada manusia berasal dari sifat-sifat 
Allah Yang Agung. Namun semua sifat manusia itu tidak 
sempurna dan hanya dapat digunakan dalam batasan-batas-
an tertentu dan sampai tingkat tertentu. Allah Maha Melihat 
dan Maha Mendengar; manusia juga melihat dan mendengar,  
namun sifat-sifat ini dalam dirinya tidak dapat dibandingkan 
dengan sifat Allah Yang Maha melihat dan Maha mendengar, 
karena sifat-sifat manusia itu hanyalah gambaran yang tidak 
sempurna dan miniatur dari sifat-sifat Dzat Ilahi yang sem-
purna dan tak terbatas, sebagaimana cermin kodrat manusia 
itu sendiri tidak sempurna dan terbatas. Karena alasan yang 
sama, penggunaan sifat-sifat ini oleh manusia juga tunduk 



Takdir dan Predestinasi

16

pada batasan-batasan dan hukum-hukum tertentu. Hal yang 
sama berlaku bagi pengetahuan manusia tentang segala sesu-
atu, penggunaan kekuasaannya atas segala sesuatu, dan peng-
gunaan kehendaknya dalam kaitannya dengan segala sesuatu. 
Semua ini tunduk pada batasan dan hukum. Kehendak ma-
nusia memiliki hubungan yang sama dengan kehendak Ilahi 
sebagaimana sifat-sifatnya yang lain berhubungan dengan si-
fat-sifat Allah. Ia dapat menggunakannya dalam batasan dan 
hukum, dan terdapat variasi keadaan yang sangat besar yang 
menentukan pilihannya dalam setiap kasus. Namun, tidaklah 
benar bahwa pilihan untuk menggunakannya telah dicabut 
darinya. Faktanya ialah bahwa, sekalipun terdapat berbagai 
keterbatasan, ia tetap bebas untuk menggunakan kehendak-
nya. Oleh karena itu, meskipun ia mungkin tidak selalu ber-
tanggung jawab dalam kadar yang sama atas segala sesuatu 
yang dilakukannya—dan berbagai keadaan akan menentukan 
sejauh mana tanggung jawabnya, yang dalam sebagian kasus 
sangat kecil, hampir dapat diabaikan, dan dalam kasus lain 
sangat besar—namun ia tetap merupakan pribadi yang bebas 
dan bertanggung jawab atas apa yang dilakukannya.

Sekarang saya mengambil ayat-ayat Al-Quran yang ber-
kaitan dengan masalah ini. Argumen bahwa manusia melaku-
kan perbuatan jahat karena Allah menghendakinya demikian, 
diletakkan di mulut para penentang Nabi Suci pada beberapa 
kesempatan. Ambil contoh berikut ini:



17

Kehendak Ilahi dan Kehendak Manusia

“Orang-orang musyrik berkata: Jika Allah 
menghendaki, niscaya kami tak akan musyrik, dan 
tak pula nenek moyang kami, demikian pula kami tak 
akan mengharamkan apa-apa. Demikianlah orang-
orang sebelum mereka mendustakan (kebenaran), 
sampai mereka merasakan siksaan Kami. Katakan: 
Apakah kamu mempunyai pengetahuan hingga 
kamu mengemukakan itu kepada kami? Kamu tiada 
lain hanyalah mengikuti dugaan, dan kamu hanya 
berkata dusta. Katakanlah: Bukti yang meyakinkan 
adalah kepunyaan Allah; lalu jika Ia menghendaki, Ia 
akan memimpin kamu semua.” (6:149-150).

Pernyataan orang-orang musyrik di sini adalah bahwa apa 
yang mereka lakukan sesuai dengan kehendak Allah, dan ini 
dikecam sebagai sekadar persangkaan dan kedustaan. Dan un-
tuk melawannya, dua argumen dikemukakan, pertama adalah 
bahwa orang-orang terdahulu dihukum ketika mereka bersi-
keras dalam kejahatan mereka; jika apa yang mereka lakukan 
itu karena Allah menghendakinya demikian, Dia tidak akan 
menghukum mereka karenanya. Kedua adalah bahwa Allah 
tidak pernah mengatakan demikian melalui nabi-nabi-Nya:

“Adakah kamu mempunyai sesuatu pengetahuan 
sehingga dapat kamu kemukakan kepada kami?”



Takdir dan Predestinasi

18

Dan dalam ayat berikutnya, argumen tersebut dibawa le-
bih jauh:

“Jika Dia menghendaki, pasti Dia memberi petunjuk 
kepada kamu semuanya”.

Kesimpulannya jelas. Jika Kehendak Allah mengharuskan 
manusia dipaksa ke satu jalan, maka jalan itu pastilah jalan 
petunjuk (hidayah). Namun manusia tidak dipaksa untuk 
menerima jalan yang benar, apalagi dipaksa untuk mengikuti 
jalan yang salah. Kehendak Ilahi dinyatakan melalui para nabi 
yang dibangkitkan untuk menunjukkan apa yang baik dan 
apa yang jahat, dan pilihan diberikan kepada manusia un-
tuk mengikuti yang satu atau yang lain. Hal itu secara jelas 
ditetapkan:

“Sesungguhnya Kami telah menunjukkan jalan 
kepadanya; ia boleh berterima kasih atau tidak 
berterima kasih” (76:3).

Dan lagi:

“Kebenaran adalah dari Tuhan kamu; maka 
barangsiapa suka ia boleh beriman, dan barangsiapa 
ia suka ia boleh kafir” (18:29).



19

Kehendak Ilahi dan Kehendak Manusia

Oleh karena itu, Kehendak Allah dilaksanakan dalam 
pengutusan para nabi dan penunjukan jalan kebaikan dan ke-
burukan, sedangkan kehendak manusia dilaksanakan dalam 
pemilihan satu jalan atau jalan lainnya. Hukum inilah yang 
diungkapkan di akhir surah 76:

“Sesungguhnya (ayat-ayat) ini Peringatan, maka 
barangsiapa suka (kebaikan bagi dirinya) hendaklah 
dia mengambil jalan kepada Tuhannya. Dan kamu 
tak akan suka (menempuh jalan itu), kecuali jika Allah 
menghendaki” (76: 29-30).

Dan lagi dengan maksud yang sama:

“Itu tiada lain hanyalah Peringatan bagi sekalian 
bangsa. Bagi siapa di antara kamu yang hendak 
berjalan di jalan yang benar. Dan kamu tidaklah 
menghendaki (menempuh jalan itu), terkecuali jika 
dikehendaki oleh Allah, Tuhan sarwa sekalian alam.” 
(81: 27-29).

Dapat dilihat bahwa di kedua tempat ini, Quran Suci di-
sebut diwahyukan untuk kemajuan manusia, namun, ditam-
bahkan, hanya dia yang memilih untuk lurus atau mengambil 
jalan menuju Tuhannya yang akan memperoleh manfaat dari-
nya, yakni dia yang menggunakan kehendaknya ke arah yang 
benar. Jadi manusia dibiarkan untuk menentukan pilihannya 



Takdir dan Predestinasi

20

setelah Allah menurunkan wahyu, dan kehendak manusia un-
tuk membuat pilihan yang dengan demikian hanya dilaksa-
nakan setelah kehendak Allah dilaksanakan dalam penurunan 
wahyu. Jika Allah tidak berkehendak untuk mewahyukan per-
ingatan tersebut, pilihan manusia tidak akan ada artinya sama 
sekali. Inilah yang dimaksud dengan kata-kata kamu tidak 
dapat menghendaki kecuali apabila dikehendaki Allah, yakni 
jika Allah tidak berkehendak mengirimkan wahyu, manusia 
tidak akan mampu membuat pilihan antara kebaikan atau 
keburukan1*.

1	 Para kritikus Barat terhadap Islam, yang selalu tidak pernah merenungkan 
Quran Suci, secara terburu-buru membentuk opini bahwa Nabi Suci adalah 
seorang oportunis, dan bahwa Quran Suci membuat pernyataan-pernyataan yang 
kontradiktif, kadang mengajarkan kehendak bebas dan di lain waktu menekankan 
predestinasi. Demikianlah Macdonald menulis dalam Encyclopaedia of Islam di 
bawah entri qadar:

“Pernyataan-pernyataan kontradiktif Quran tentang kehendak bebas dan 
predestinasi menunjukkan bahwa Muhammad adalah seorang Da'i dan politikus 
oportunis, dan bukan seorang Da'i yang sistematis." Pandangan yang sama telah 
diungkapkan oleh Sell:

“Kutipan-kutipan yang dibuat dari Quran dalam beberapa halaman terakhir 
telah menunjukkan bahwa sementara beberapa bagian tampaknya mengaitkan 
kebebasan kepada manusia, dan berbicara tentang konsekuensi tanggung 
jawabnya, bagian lain mengajarkan fatalisme yang jelas dan nyata" (Faith of Islam, 
hlm. 338). Kedua penulis ini tidak mau bersusah payah mempelajari Quran Suci 
sendiri dan mendasarkan pendapat di atas hanya pada fakta bahwa berbagai 
golongan Muslim yang bertikai, semuanya, telah mengutip Quran Suci untuk 
mendukung pendapat mereka, seolah-olah berbagai sekte Kristen tidak pernah 
mengutip teks Alkitab untuk mendukung pernyataan mereka yang bertentangan! 
Ayat yang telah saya bahas di sini dipandang oleh Sell sebagai "teks terkenal" 
yang mendukung predestinasi. Namun jika sedikit pertimbangan diberikan pada 
kata-katanya, maknanya dapat ditemukan dengan mudah. Ada kecenderungan 
untuk memaksakan kesimpulan fatalisme bahkan pada kata-kata yang jelas. Di 



21

Makna Qadar dan Taqdir

sini saya boleh mencatat beberapa ayat yang dikutip Hughes dalam Dictionary of 
Islam-nya untuk mendukung doktrin predestinasi:

"semua perintah adalah kepunyaan Allah " (13: 31); 
" Maka bukanlah kamu yang membunuh mereka, melainkan Allah-lah Yang 

membunuh mereka; dan bukanlah engkau yang memukul tatkala engkau memukul 
(musuh), tetapi Allah-lah Yang memukul (dia)" (8:17).

Nah, kedua ayat ini tampaknya tidak memiliki kaitan sedikit pun dengan 
predestinasi; yang pertama berbicara tentang kedaulatan Allah dan yang kedua 
mengatakan bahwa kekalahan dan pemukulan mundur pasukan Quraisy yang luar 
biasa besar tidak mungkin dilakukan oleh Nabi, dan bahwa hal itu didatangkan 
oleh Allah. Dua ayat lain yang dikutip oleh Hughes telah diterjemahkan secara 
salah tetapi meskipun demikian ayat-ayat itu tidak memberikan warna apa pun 
pada ketetapan kebaikan dan keburukan:

“Sesungguhnya Kami menciptakan segala sesuatu menurut ukuran(qadar)" 
(54:49);

"Yang menciptakan, lalu menyempurnakan, Dan Yang memberi ukuran 
(taqdīr) lalu memberi petunjuk" (87: 2-3).

Sekarang, penerjemahan qadar sebagai ketetapan yang pasti dan 
penerjemahan qaddara sebagai Dia telah menetapkan nasib mereka bertentangan 
dengan semua kamus bahasa Arab. Keinginan penulis di sini telah menggantikan 
kaidah-kaidah penafsiran. Ayat-ayat lain yang dikutip olehnya telah saya bahas 
sepenuhnya, dan tidak ada satu pun darinya yang berbicara tentang predestinasi.



Takdir dan Predestinasi

22



23

Ilmu Azali AllahIlmu Azali Allah

Dengan demikian, doktrin penetapan nasib, atau pene-
tapan jalan baik bagi satu orang dan jalan jahat bagi orang 
lain, tidak menemukan dukungan dari Quran Suci yang seca-
ra jelas memberikan pilihan kepada manusia untuk mengikuti 
satu jalan atau jalan lainnya. Namun, dikatakan bahwa dok-
trin penetapan kebaikan dan keburukan merupakan konseku-
ensi dari doktrin Ilmu Azali (pra-pengetahuan/foreknowledge) 
Allah. Jika Allah mengetahui apa yang akan terjadi di masa 
depan, apakah seseorang tertentu akan mengikuti jalan yang 
baik atau jalan yang jahat, maka orang tersebut pasti akan 
mengikuti jalan tertentu itu, karena pengetahuan Allah tidak 
mungkin salah.

Pertama-tama, harus dipahami dengan jelas apa yang 
dimaksud dengan pengetahuan Allah tentang masa depan. 
Faktanya adalah masa depan merupakan buku yang ter-
buka bagi Allah. Batasan ruang dan waktu yang itu berarti 



Takdir dan Predestinasi

24

segalanya bagi manusia sama sekali tidak ada artinya bagi Allah. 
Pengetahuan manusia tentang segala sesuatu dibatasi oleh 
ruang dan waktu, tetapi bagi Dzat Yang Tak Terbatas, ruan 
waktug yang tak terbatas itu seolah-olah hanyalah satu titik 
tunggal, dan masa lalu serta masa depan adalah seperti masa 
kini. Allah melihat atau mengetahui masa depan sebagaimana 
seorang manusia mengetahui apa yang sedang lewat di depan 
matanya. Oleh karena itu, pengetahuan Allah tentang masa 
depan, meskipun jauh di atas dan jauh lebih unggul daripada 
pengetahuan manusia, adalah seperti pengetahuan-Nya ten-
tang masa kini, dan pengetahuan semata tentang sesuatu tidak 
mengganggu pilihan pribadi atau pelakunya. Oleh karena itu, 
pra-pengetahuan Allah tidak ada hubungannya dengan pre-
destinasi (nasib yang sudah ditentukan).



25

Penulisan Musibah Penulisan Musibah 
oleh Allaholeh Allah

Pernyataan sering dijumpai dalam Quran Suci di mana 
Allah disebut telah menuliskan kebinasaan suatu bangsa atau 
batas umur seseorang atau suatu musibah. Ayat-ayat sema-
cam itu juga telah disalahartikan sebagai pendukung doktrin 
predestinasi. Kesalahpahaman ini disebabkan oleh penafsiran 
yang salah terhadap kata kitāb yang biasanya membawa arti 
tulisan tetapi telah digunakan secara bebas dalam literatur 
Arab dan dalam Quran Suci itu sendiri dalam berbagai makna.

Al-Raghib mengatakan:

“Kata kitābah  membawa art i  i tsbāt  yakni 
menetapkan atau mengukuhkan, dan taqdīr yakni 
mengukur, dan ījāb yakni mewajibkan, dan fardh 
yakni mengharuskan, dan ‘azm bil kitābah yakni 



Takdir dan Predestinasi

26

tekad untuk menuliskan”. Dan lebih lanjut dinyatakan 
bahwa kitābah juga bermakna qadhā’ yakni apa 

yang telah dilaksanakan, dan juga bermakna hukm 
yakni hukum, dan ‘ilm yakni pengetahuan. Contoh 
penggunaan ini diberikan:

“Allah telah menulis (Ar. kataba): Aku pasti akan 
menang, Aku dan Uusan-Ku ‘” (58:21).

“ Katakanlah: Tak ada kesusahan akan menimpa 
kami selain apa yang telah ditetapkan (Ar. kataba) 
oleh Allah kepada kami “(9:51).

“Katakanlah: Biarpun kamu tetap tinggal di rumah 
kamu, namun orang yang sudah ditetapkan (Ar. 
kutiba) mati, akan keluar, ke tempat di mana mereka 
akan dibunuh” (3:154).

Nah, di semua tempat ini tidak ada penyebutan tentang 
predestinasi atau penetapan nasib sebelumnya atas jalan jahat 
bagi pelaku kejahatan. Pada contoh pertama, maknanya jelas 
bahwa perintah atau titah telah keluar dari Allah bahwa Nabi 
akan menang, dan perintah Allah pasti terlaksana. Allah te-
lah menetapkan hanya berarti bahwa itu adalah perintah Allah 
bahwa hal seperti itu harus terjadi. Tidak perlu mencari refe-
rensi ke tulisan sebelumnya atau perintah sebelumnya, karena 
perintah atau tulisan itu ada dalam kata-kata ini sendiri, tetapi 
jika perlu, referensinya mungkin kepada banyak nubuat yang 
dijumpai dalam Quran Suci mengenai kemenangan akhir 



27

Penulisan Musibah oleh Allah

Nabi Suci dan yang pada kenyataannya telah dituliskan dalam 
arti harfiah.

Dalam dua contoh lainnya, terdapat penyebutan tentang 
penulisan kesusahan atau kematian. Pertama-tama, harus 
diingat bahwa bahkan jika dengan penulisan kematian atau 
kesusahan itu dimaksudkan bahwa hal itu telah ditakdirkan 
sebelumnya bagi mereka, hal itu tidak memberikan dukungan 
apa pun pada doktrin predestinasi yang berarti bahwa jalan ja-
hat seorang pelaku kejahatan telah ditetapkan sebelumnya ba-
ginya dan bahwa tidak ada pilihan yang tersisa baginya untuk 
mengambil jalan yang baik atau jahat. Kematian atau kesusah-
an disebabkan oleh keadaan-keadaan di luar kendali manusia, 
sedangkan melakukan kebaikan atau keburukan adalah sepe-
nuhnya masalah pilihan manusia sendiri menurut ajaran yang 
jelas dari Quran Suci. Namun faktanya tidak ada penyebutan 
tentang ketetapan takdir sebelumnya (pre-ordaining) di sini, 
karena kata kataba berarti memerintahkan dan bukan menak-
dirkan sebelumnya. Faktanya, kitābah terkadang berarti seka-
dar berniat akan sesuatu, sebagaimana dijelaskan al-Raghib:

“Alasannya adalah bahwa sesuatu itu pertama-
tama diniatkan, kemudian diucapkan dan kemudian 
dituliskan. Jadi niat adalah awal dan penulisan adalah 
akhir, dan oleh karena itu kata kitābah digunakan 
untuk menandakan niat semata yang merupakan 
awal ketika dimaksudkan untuk menekankannya 
dengan penulisan”.



Takdir dan Predestinasi

28

Kembali ke Quran Suci sendiri, sementara ia berbicara 
tentang kesusahan yang dituliskan di satu tempat, ia berbicara 
tentang hal itu sebagai datang dengan izin atau pengetahu-
an atau perintah Allah di tempat lain. Bandingkan dua ayat 
berikut:

“Tiada musibah yang menimpa di bumi, dan tak pula 
(menimpa) dirimu,  melainkan itu ada dalam Kitab 
(lauh mahfuzh) sebelum Kami wujudkan itu” (57:22); 

“Tak ada musibah akan menimpa kecuali dengan 
izin Allah. Dan barangsiapa beriman kepada Allah, 
Ia akan memberi petunjuk kepada hatinya. Dan Allah 
itu Yang Maha-mengetahui segala sesuatu” (64:11).

Kata idzn yang digunakan di sini bermakna, menurut al-
Raghib, pengetahuan tentang sesuatu, di mana terdapat ber-
samanya juga masyī’ah atau izin atau perintah. Jelas dari per-
bandingan kedua ayat ini bahwa apa yang disebut kitābah di 
satu tempat disebut idzn di tempat lain. Jadi penulisan Allah 
hanyalah pengetahuan atau izin atau perintah-Nya.

Kitab Suci memberikan cahaya lebih lanjut tentang ma-
salah ini, di mana ia menyebutkan tentang Niat Ilahi untuk 
membawa orang-orang beriman kepada kesempurnaan me-
lalui kesulitan. Demikianlah berbicara tentang orang-orang 
beriman secara khusus, dikatakan:



29

Penulisan Musibah oleh Allah

“Dan sesungguhnya Kami akan menguji kamu 
dengan sesuatu dari ketakutan dan kelaparan dan 
kehilangan harta dan jiwa dan buah-buahan. Dan 
berilah kabar baik kepada orang yang sabar, (Yaitu) 
orang yang apabila suatu musibah menimpa mereka, 
mereka berkata: “Sesungguhnya kami ini kepunyaan 
Allah, dan kami akan kembali kepada-Nya”. Ini 
adalah orang yang memperoleh kurnia dan rahmat 
dari Tuhan mereka; dan ini adalah orang yang 
terpimpin pada jalan yang benar.” (2:155-157).

Prinsip yang ditetapkan di sini adalah bahwa orang-orang 
beriman dibawa menuju kesempurnaan melalui kesulitan dan 
ujian, karena kita diberitahu bahwa Allah bermaksud untuk 
menguji orang-orang beriman melalui berbagai jenis pen-
deritaan, dan melalui kesabaran dalam penderitaan, mereka 
menjadikan diri mereka layak mendapatkan keberkahan dan 
rahmat Ilahi. Oleh karena itu, ketika orang-orang beriman di-
buat untuk mengatakan,

“Tak ada kesusahan akan menimpa kami selain apa 
yang telah ditetapkan oleh Allah kepada kami “ (9:51)

Itu merujuk pada kehendak Ilahi sebagaimana dinyatakan 
di atas bahwa mereka dibuat menderita penderitaan demi ke-
sempurnaan mereka sendiri. Penulisan penderitaan oleh Allah 
bagi mereka, oleh karena itu, hanya bermakna bahwa hukum 



Takdir dan Predestinasi

30

Ilahi adalah mereka akan dibawa menuju kesempurnaan me-
lalui penderitaan. Serupa adalah makna dari 3:154.

Baik ayat-ayat yang dikutip di atas maupun ayat-ayat 
lain yang serupa yang berbicara tentang penulisan penderi-
taan bagi orang-orang beriman hanya mengajarkan pelajaran 
terbesar dalam hidup itu, yakni kepasrahan dalam kesulitan. 
Kaum Muslim diajarkan untuk tetap benar-benar ridha keti-
ka mereka harus menghadapi kesulitan atau kematian dalam 
pemenuhan tugas-tugas mereka. Jika seorang Muslim meng-
hadapi kesulitan atau bahkan kematian, ia harus yakin bah-
wa itu adalah atas kehendak Allah, yang merupakan makna 
sebenarnya dari kitābah dalam kasus-kasus seperti itu. Iman 
itu menopang seorang Muslim dalam kesulitan karena ia tahu 
bahwa dari kesulitan yang terjadi atas kehendak Allah Yang 
Mahabaik pastilah akan datang kebaikan. Ada pesan dalam 
ayat-ayat ini bahwa seorang Muslim harus menghadapi segala 
kesulitan dengan gagah berani dan jangan pernah berputus 
asa dari rahmat Allah.



31

Lauh MahfuzhLauh Mahfuzh

Beberapa patah kata perlu ditambahkan dalam kaitan ini 
mengenai lauh mahfūzh yang umumnya dianggap memu-
at seluruh ketetapan Allah dalam bentuk tulisan. Kata lauh 
bermakna sekeping papan sebagaimana dalam 54:13, dan juga 
bermakna papan/lempeng untuk menulis, dan mahfūzh ber-
makna yang terjaga. Ungkapan lauh mahfūzh hanya muncul 
satu kali dalam Quran Suci dan di sana disebutkan dalam ka-
itannya dengan penjagaan Al-Quran itu sendiri:

“Tidak, itu adalah Qur’an yang mulia. Dalam Loh 
yang dijaga. (lauh mahfūzh)” (85:21-22).

Kata lauh dalam bentuk jamaknya alwāh digunakan da-
lam kaitannya dengan kitab-kitab Musa:



Takdir dan Predestinasi

32

“Dan Kami tetapkan  kepadanya, pada (alwāh) loh 
batu , peringatan tentang apa saja, dan penjelasan 
tentang segala sesuatu”  (7:145).

Alwāh milik Musa dan lauh milik Al-Quran adalah sama; 
hanya saja dalam kasus Al-Quran, lauh tersebut dinyatakan 
sebagai mahfūzh atau terjaga, yang penjelasannya adalah “bah-
wa Al-Quran terlindung dari perubahan dan penggantian” 
(Raghib). Maknanya persis sama dengan yang dinyatakan di 
tempat lain mengenai Quran Suci:

“Sesungguhnya Kami telah menurunkan Peringatan 
(Adz-Dzikr), dan sesungguhnya Kami adalah 
penjaganya” (15:9).

Makna dalam kedua kasus tersebut adalah bahwa tidak 
ada perubahan yang akan menemukan jalan masuk ke dalam 
teks Quran Suci dan bahwa ia akan dipelihara dalam kemur-
nian yang utuh. Sejauh menyangkut Quran Suci, tidak ada 
penyebutan di dalamnya mengenai sebuah lauh mahfūzh 
tempat ketetapan-ketetapan Allah dituliskan. Dalam Kamus 
Al-Quran-nya, al-Raghib mengatakan bahwa “hakikatnya 
belum diungkapkan kepada kita”. Satu hal yang jelas adalah 
bahwa penulisan Allah tidaklah sama sifatnya dengan penulis-
an manusia; karena manusia membutuhkan pena, tinta, dan 
alat tulis, sedangkan Allah tidak. Poin ini telah dijelaskan di 
tempat lain sehubungan dengan sifat-sifat Ilahi di mana telah 



33

Lauh Mahfuzh

ditunjukkan bahwa meskipun berbicara, melihat, mendengar, 
dan perbuatan-perbuatan lainnya disandarkan kepada Allah, 
namun hakikat perbuatan-perbuatan ini sangat berbeda dari 
perbuatan manusia, karena Allah tidak membutuhkan sarana 
untuk melakukan suatu tindakan sementara manusia mem-
butuhkannya. Oleh karena itu, penulisan Allah tidak mem-
butuhkan papan atau tinta atau pena, dan jika lauh mahfūzh 
dibicarakan dalam hadis tertentu, itu hanya bermakna pe-
ngetahuan Allah yang agung dan meliputi segalanya, yang di 
hadapan-Nya segala sesuatu adalah sejelas tulisan di hadapan 
manusia.



Takdir dan Predestinasi

34



35

Allah Tidak MenyesatkanAllah Tidak Menyesatkan

Sebuah kesalahpahaman yang sangat besar mengenai ajar-
an Quran Suci adalah anggapan bahwa Quran menyematkan 
sifat menyesatkan kepada Allah. Tidak ada yang lebih jauh 
dari kebenaran selain hal itu. Sementara Al-Hādī atau Yang 
Maha Pemberi Petunjuk adalah salah satu dari sembilan pu-
luh sembilan nama Allah (Asmaul Husna) yang diterima oleh 
seluruh umat Islam, Al-Mudhill atau Yang Menyesatkan tidak 
pernah diakui sebagai nama Allah, tidak pula pernah terlin-
tas di kepala seorang Muslim untuk memberikan nama se-
macam itu kepada Allah. Jika Maha menyesatkan adalah sifat 
Allah sebagaimana halnya memberi petunjuk, pastilah nama 
Al-Mudhill seharusnya dimasukkan dalam daftar nama-nama-
Nya sebagaimana Al-Hādī. Namun Quran Suci yang beru-
lang kali menyatakan bahwa milik Allah-lah segala nama yang 
terbaik (Asmaul Husna), tidak mungkin menyematkan ke-
pada-Nya apa yang secara jelas disematkan-Nya kepada Iblis, 



Takdir dan Predestinasi

36

yaitu menyesatkan manusia. Fakta ini bersifat konklusif (me-
yakinkan) sejauh menyangkut masalah penyesatan manusia, 
namun terdapat beberapa pertimbangan lain yang mengarah 
pada kesimpulan yang sama. Pengakuan para pendosa sendi-
ri sebagaimana disebutkan berulang kali dalam Quran Suci 
adalah bahwa para pemimpin besar merekalah yang menye-
satkan mereka atau bahwa Setanlah yang menyesatkan mere-
ka. Tidak sekali pun mereka beralasan bahwa Allah-lah yang 
menyesatkan mereka:

“Setiap kali suatu umat masuk, ia mengutuk 
saudaranya;  sampai tatkala mereka semua susul-
menyusul masuk di dalamnya, yang terakhir di antara 
mereka berkata kepada yang pertama,  Tuhan kami, 
mereka telah menyesatkan kami, maka berikan siksa 
Neraka lipat dua kepada mereka” (7:38).

“Oh, celaka sekali aku ini! Sekiranya aku tak 
mengambil orang itu sebagai kawan! Sesungguhnya 
ia telah menyesatkan aku dari Peringatan setelah itu 
datang kepadaku.” (25: 28-29).

“Dan tiada yang menyesatkan kami kecuali orang-
orang durhaka.” (26:99).

“Dan mereka berkata: Tuhan kami, sesungguhnya 
kami taat kepada pemimpin-pemimpin kami dan 
orang-orang besar kami, maka mereka menyesatkan 
kami dari jalan (yang benar). Tuhan kami, berilah 



37

Allah Tidak Menyesatkan

mereka siksaan lipat ganda, dan laknatilah mereka 
dengan laknat yang besar” (33:67-68).

“Dan orang-orang kafir berkata: Tuhan kami, 
perlihatkanlah kepada kami orang yang menyesatkan 
kami dari golongan jin dan manusia, agar kami dapat 
menginjak-nginjak mereka di bawah telapak kaki 
kami, sehingga mereka menjadi golongan orang 
yang paling rendah” (41:29).

Seandainya Allah benar-benar menyesatkan manusia, 
alasan terbaik mereka pada Hari Kiamat pastilah bahwa me-
reka tidak pantas dihukum karena Allah Sendiri yang telah 
menyesatkan mereka. Namun tidak sekali pun alasan itu dike-
mukakan, dan selamanya para pemimpin yang berdosa, dari 
kalangan manusia dan jin, yang dituduh oleh para pengikut 
yang berdosa sebagai pihak yang telah menyesatkan mereka. 
Ini adalah argumen konklusif lainnya bahwa bukan Allah 
Yang menyesatkan manusia.

Quran Suci penuh dengan pernyataan yang menegaskan 
bahwa Allah mengutus para rasul-Nya dan memberikan wah-
yu demi petunjuk manusia. Aturan umum yang ditetapkan 
sehubungan dengan perlakuan Ilahi terhadap umat manusia 
diletakkan sejak awal:

“Sesungguhnya akan datang kepada kamu petunjuk 
dari-Ku, lalu barang siapa mengikuti petunjuk-Ku, tak 



Takdir dan Predestinasi

38

ada ketakutan akan menimpa mereka, dan mereka 
tak akan susah.” (2:38).

Mustahil bahwa Allah Yang begitu sangat menginginkan 
memberikan petunjuk bagi manusia,  justru Dia Sendiri yang 
menyesatkannya. Memberi petunjuk dan menyesatkan adalah 
dua hal yang bertentangan yang tidak mungkin terkumpul 
dalam satu dzat. Quran Suci sendiri menarik perhatian pada 
poin ini:

“Dan bukanlah (sifat) Allah untuk menyesatkan 
suatu kaum, setelah Ia memberi petunjuk kepada 
mereka; sampai-sampai Ia menjelaskan kepada 
mereka tentang apa yang mereka harus menjaga 
diri” (9:115). 

Argumennya jelas. Dzat Yang memberikan petunjuk kepa-
da suatu kaum tidak mungkin menyesatkan mereka; bagaima-
na mungkin disandarkan kepada Allah bahwa Dia membuat 
manusia jatuh ke dalam kejahatan padahal Dia mengirimkan 
rasul-rasul-Nya untuk menjelaskan kepada manusia bahwa 
mereka harus menjaga diri dari kejahatan.



39

Idhlal yang Disandarkan Idhlal yang Disandarkan 
kepada Allahkepada Allah

Pendapat keliru bahwa Allah menyesatkan manusia mun-
cul dari kesalahpahaman terhadap makna kata idhlāl ketika 
disandarkan kepada Allah. Kata idhlāl membawa berbagai 
makna selain menyesatkan. Akan terlihat bahwa di mana pun 
idhlāl disandarkan kepada Allah, hal itu hanya berkaitan de-
ngan orang-orang fasik, orang-orang yang zhalim, dan orang-
orang yang melampaui batas, dan tidak pernah berkaitan de-
ngan manusia secara umum:

“Adapun orang kafir, mereka berkata: Apakah 
yang dikehendaki Allah dengan perumpamaan ini? 
Dengan ini Ia biarkan banyak orang dalam kesesatan 
(yudhillu), dan dengan ini Ia pimpin banyak orang 
pada jalan yang benar. Dan dengan ini Ia tidak 



Takdir dan Predestinasi

40

membiarkan dalam kesesatan (yudhillu) selain 
orang yang durhaka (fāsiqīn). Orang-orang yang 
melanggar perjanjian Allah setelah itu dikukuhkan  
dan memotong apa yang diperintahkan Allah supaya 
disambung, dan berbuat kerusakan di bumi.” (2: 
26-27).

“Allah mengukuhkan orang-orang yang beriman 
dengan sabda yang mantap dalam kehidupan di 
dunia dan di Akhirat; dan Allah membiarkan kaum 
lalim (zhālimīn) dalam kesesatan (yudhillu); dan Allah 
mengerjakan apa yang Ia kehendaki.” (14:27).

“Demikianlah Allah membiarkan dalam kesesatan 
(yudhillu) siapa saja yang melebihi batas, yang 
ragu-ragu” (40:34).

Saya menerjemahkan idhlāl sebagaimana digunakan da-
lam ayat-ayat di atas dengan makna menyesatkan, namun itu 
bukanlah makna yang tepat di sini. Bahkan jika makna ini 
diadopsi, satu hal yang jelas adalah bahwa Allah tidak pernah 
disebut menyesatkan manusia secara umum atau pun orang-
orang saleh; selalu orang-orang fasik, orang-orang zhalim, dan 
orang-orang yang melampaui batas—yakni orang-orang yang 
telah tersesat sendiri—yang disebut disesatkan oleh Allah. 
Mereka telah memilih jalan pilihan mereka sendiri dan me-
reka telah tersesat; sebagaimana dinyatakan dengan jelas di 
tempat lain, para pemimpin mereka yang jahatlah yang telah 



41

Idhlal yang Disandarkan kepada Allah

menyesatkan mereka, dan oleh karena itu kata idhlāl1 di sini 
pasti membawa makna lain. Al-Raghib berkata:

“Idhlāl ada dua jenis. Jenis pertama adalah di mana 
dhalāl (atau tersesat) adalah penyebab dari idhlāl. 
Hal ini pun bisa terjadi dalam dua cara;

1. Ketika sesuatu itu sendiri telah hilang (tersesat) 
dari Anda, sebagaimana Anda mengatakan, adhlaltu 

al-ba‘īra yang maknanya adalah, saya kehilangan 

unta itu (tetapi menurut makna biasa, artinya 
seharusnya, saya menyesatkan unta itu, yang mana 
tidak benar dalam kasus ini); dan

2. Ketika Anda menilai seseorang berada dalam 
kesesatan atau tersesat; dan dalam kedua kasus 
ini, ketersesatan pada pihak objek idhlāl adalah 
penyebab dari idhlāl atau penyesatan itu. Jenis kedua 
adalah di mana idhlāl atau menyesatkan adalah 
penyebab dari ketersesatan objek idhlāl tersebut, 

1	 Idhlāl adalah bentuk kausatif dari dhalāl yang menurut al-Raghib 
bermakna menyimpang dari jalan yang lurus, dan kata ini diterapkan pada setiap 
penyimpangan dari jalan yang benar, baik itu disengaja atau karena lupa, dan baik 
itu sangat kecil atau sangat besar... dan karenanya kata ini dapat diterapkan pada 
kesalahan sekecil apa pun pada diri seseorang. Demikianlah dalam 93:7, di mana 
kata tersebut digunakan mengenai Nabi Suci, itu hanya bermakna bahwa meskipun 
dalam pencarian akan hal itu, beliau masih belum mendapat petunjuk dari Allah, 
dan dalam 12:95 itu hanya menunjukkan cinta Yakub yang sangat besar kepada 
Yusuf, dan dalam 26:20 dalam kasus Musa, itu hanya menunjukkan kelupaan di 
pihak Musa. Dalam 2:282, kata tadhilla digunakan mengenai saksi wanita hanya 
dalam arti bahwa dia mungkin lupa atau dia mungkin tidak ingat (Raghib).



Takdir dan Predestinasi

42

dan dengan cara inilah Anda menghiasi kejahatan 
kepada seseorang sehingga ia jatuh ke dalamnya.”

Dalam kedua nuansa dari makna pertama tersebut, kata 
idhlāl telah digunakan secara bebas dalam literatur Arab. 
Contoh idhlāl yang bermakna kehilangan sesuatu (bukan 
menyesatkannya) telah diberikan di atas. Banyak contoh lain 
dikutip dalam kamus-kamus. Namun kata tersebut sebagai-
mana digunakan dalam Quran Suci membawa makna me-
nilai atau mendapati seseorang berada dalam kesesatan, dan 
banyak contoh penggunaan kata ini dijumpai dalam literatur 
Arab umum maupun dalam Hadis. Demikianlah dalam sebu-
ah syair Tarfa, kata-kata adhallanī shadīqī bermakna temanku 
menilaiku berada dalam kesalahan (Lisanul Arab). Dan dalam 
sebuah hadis dikatakan bahwa Nabi Suci mendatangi suatu 
kaum fa-adhallahum, yakni beliau mendapati mereka menem-
puh jalan yang salah, tidak mengikuti jalan yang benar (Ibn 
Athir). Kata adhallahum tidak dan tidak bisa bermakna bah-
wa beliau menyesatkan mereka. Ibn Athir memberikan contoh 
lebih lanjut yang menunjukkan bahwa adhallahū bermakna 
dia mendapatinya dalam kesesatan sama seperti ahmadtuhū 
bermakna saya mendapatinya dalam kondisi terpuji, dan ab-
khaltuhū bermakna saya mendapatinya kikir. Hanya karena 
mengabaikan hal-hal umum dalam literatur dan leksikologi 
Arab inilah makna yang bertentangan dengan ajaran-ajaran 
paling terang dan prinsip-prinsip dasar Al-Quran dipaksakan 
ke dalam kata-kata Quran Suci. Kata idhlāl juga diakui oleh 



43

Idhlal yang Disandarkan kepada Allah

semua ahli bahasa memiliki makna menyebabkan binasa (Ibn 
Athir) dan dalam pengertian inilah kata tersebut digunakan 
dalam Quran Suci, seperti dalam 47:4:

“Dan orang-orang yang dibunuh di jalan Allah, Ia 
tak akan melenyapkan (yudhillu) amal mereka”

Oleh karena itu, karena idhlāl tidak dapat diterapkan ke-
pada Allah dalam arti menyesatkan, dan karena selalu para pe-
langgar hukum dan orang-orang yang melampaui batas yang 
idhlāl-nya oleh Allah dibicarakan, maka satu-satunya makna 
yang dapat dilekatkan pada kata itu dalam kasus ini adalah 
Allah menilai mereka berada dalam kesesatan atau mendapati 
mereka dalam kesesatan, atau dalam beberapa kasus, Allah 
membinasakan mereka.



Takdir dan Predestinasi

44



45

Allah Mengunci Mati HatiAllah Mengunci Mati Hati

Kesalahpahaman lain yang harus diluruskan dalam kait-
an ini adalah yang berkaitan dengan Allah menetapkan segel 
pada hati. Kesalahpahaman dalam kasus ini adalah adanya 
anggapan bahwa Allah telah menciptakan sebagian manusia 
dengan segel di hati mereka, sementara ada orang lain yang 
diciptakan dengan hati yang bebas dan terbuka. Tidak ada je-
jak pembedaan semacam itu yang dijumpai di mana pun baik 
dalam Quran Suci maupun dalam Hadis. Semua manusia di-
ciptakan tanpa dosa, semua manusia diciptakan suci, itulah 
ajaran tegas Islam. Quran Suci berfirman:

“Maka hadapkanlah wajahmu dengan lurus kepada 
agama; fitrah buatan Allah yang Ia menciptakan 
manusia atas (fitrah) itu. Tak ada perubahan dalam 
ciptaan Allah. Itulah agama yang benar” (30: 30).



Takdir dan Predestinasi

46

Menurut ayat ini semua manusia telah diciptakan dalam 
fitrah yang suci, dan sebuah hadis Nabi Suci yang sejatinya 
merupakan penjelasan dari ayat ini menyatakan:

“Setiap anak yang lahir dilahirkan di atas fitrah 
(yakni, sifat alami manusia yang disebut agama yang 

lurus dalam Quran Suci), kedua orang tuanyalah 
yang menjadikannya Yahudi atau Nasrani atau 
Majusi” (Bukhari 23: 80). 

Anggapan bahwa sebagian manusia dilahirkan dengan se-
gel di hati mereka bertentangan secara langsung dengan ajaran 
ini dan tidak dapat diterima sesaat pun. Quran Suci memang 
berbicara tentang Allah menetapkan segel pada sebagian hati 
tetapi dikatakan secara tegas bahwa segel itu ditetapkan pada 
hati orang-orang yang terkutuk, para pendosa yang keras hati 
yang tidak memedulikan seruan Nabi. Pada permulaan Quran 
Suci, dinyatakan:

“Sesungguhnya orang-orang kafir -- sama saja bagi 
mereka apakah engkau memperingatkan ataukah 
engkau tak memperingatkan mereka -- mereka 
tak akan beriman.  Allah telah menutup (mencap) 
(khatama) hati mereka dan pendengaran mereka, 
dan pada penglihatan mereka ada penutup” (2: 6-7).



47

Allah Mengunci Mati Hati

Harus dicatat bahwa meskipun penetapan menutup mati 
dibicarakan di sini, namun hal itu ada pada hati orang-orang 
yang telah begitu mengeraskan hati mereka sehingga mere-
ka tidak mempedulikan peringatan Nabi sedikit pun. Mereka 
menolak untuk membuka hati mereka untuk menerima ke-
benaran, dan tidak menggunakan telinga mereka untuk men-
dengarkannya, tidak pula menggunakan mata mereka untuk 
melihat kebenaran dari kebatilan. Sebagaimana dinyatakan di 
tempat lain:

“Mereka mempunyai hati yang tak mereka gunakan 
untuk mengerti, dan mereka mempunyai mata yang 
tak mereka gunakan untuk melihat, dan mereka 
mempunyai telinga yang tak mereka gunakan untuk 
mendengar. Mereka bagaikan ternak” (7:179). 

Dan lagi, mereka berkata:

“Hati kami tertutup terhadap apa yang engkau 
serukan kepada kami, dan dalam telinga kami 
terdapat sumbat, dan antara kami dan engkau 
terdapat tabir” (41:5). 

Selalu orang-orang yang terkutuk itulah yang hatinya di-
sebut dikunci mati:



Takdir dan Predestinasi

48

“Demikianlah Allah mengunci-mati setiap hati orang 
sombong, yang angkuh” (40:35).

Fakta bahwa penyebab dari penguncian itu adalah tindak-
an pendosa itu sendiri yang tidak mengindahkan peringatan, 
diperjelas pula pada kesempatan lain:

“Dan di antara mereka ada yang mau mendengarkan 
kepada engkau, sampai tatkala mereka keluar dari 
sisi engkau, mereka berkata kepada orang-orang 
yang diberi ilmu: Apakah yang baru saja ia katakan? 
Itulah orang-orang yang Allah telah menyegel hati 
mereka, dan mereka mengikuti hawa-nafsu mereka” 
(47:16).

Semua ayat ini menunjukkan dengan jelas bahwa Allah 
menetapkan menutup mati pada hati orang-orang tertentu se-
bagai akibat dari perbuatan mereka itu sendiri. Mereka tidak 
mendengarkan seruan Nabi, mereka tidak mengindahkan per-
ingatannya, mereka tidak berusaha memahami apa yang beli-
au katakan, dan hasilnya adalah Allah menetapkan segel pada 
hati mereka. Jika seseorang menutup pintu-pintu rumahnya 
rapat-rapat, maka secara alami ia akan berada dalam kege-
lapan. Persis dengan cara yang sama, mereka yang menutup 
sendiri pintu hati mereka akan menerima konsekuensi alami 
dari hal ini, yaitu penetapan segel (penguncian hati). Oleh 
karena itu, segel tersebut, karena merupakan konsekuensi dari 



49

Allah Mengunci Mati Hati

perbuatan manusia sendiri, tidak ada hubungannya dengan 
doktrin predestinasi.



Takdir dan Predestinasi

50



51

Hadis dan PredestinasiHadis dan Predestinasi

Sekarang saya akan mengambil beberapa hadis yang dari-
nya disimpulkan adanya predestinasi, tetapi saya ingin meng-
ingatkan pembaca, bahwa Hadis harus dibaca dengan tun-
duk pada prinsip-prinsip baku yang telah ditetapkan dalam 
Quran Suci dan harus ditafsirkan sedemikian rupa sehingga 
tidak bertentangan dengan Kitab Allah, dan bahwa jika ter-
jadi pertentangan, maka hadislah yang harus ditolak, karena 
kata-kata (dalam hadis) sering kali merupakan kata-kata para 
perawi, dan dalam subjek-subjek metafisik (abstrak) semacam 
itu telah terjadi banyak pencampuradukan anggapan para pe-
rawi melalui rantai sanad yang panjang. Terdapat perbedaan 
yang sangat besar antara hadis yang berkaitan dengan aturan 
dan regulasi kehidupan sehari-hari yang dapat dipahami dan 
diingat dengan mudah oleh setiap orang, dengan hadis yang 
berkaitan dengan subjek metafisik semacam ini di mana pen-
dapat para penyampai hadis kadang-kadang—tanpa sengaja 



Takdir dan Predestinasi

52

dan kadang-kadang karena tidak memahami konsep kata-kata 
yang sebenarnya secara jelas—mempengaruhi penuturan ha-
dis tersebut, dan di mana perubahan satu kata saja terkadang 
akan mengubah seluruh maksud yang mendasarinya. 

Dengan mengingat hal ini, kita dapat mempertimbang-
kan hadis-hadis yang diriwayatkan dalam Kitab Qadar di 
Bukhari, namun sebelum mempertimbangkannya, saya akan 
mengambil hadis lain yang, meskipun tidak diakui oleh hadis 
shahih terbaik (seperti Bukhari-Muslim), merupakan argu-
men utama para penulis Barat mengenai predestinasi dalam 
Islam. Hadis ini muncul dalam beberapa bentuk yang berbeda 
dalam Abu Dawud, Tirmidzi, dan Ahmad, dan intinya adalah 
bahwa ketika Allah menciptakan Adam, Dia juga mengeluar-
kan ruh anak-anak keturunannya. Bentuk khusus dari hadis 
ini yang menarik bagi para penulis Barat adalah yang terdapat 
dalam salah satu laporan Ahmad:

“Dia berfirman kepada ruh-ruh yang ada di tangan 
kanan-Nya: ‘Ke surga, dan Aku tidak peduli’, dan 
Dia berfirman kepada mereka yang ada di tangan 
kiri-Nya, ‘Ke neraka, dan Aku tidak peduli’” (Misykat, 
Kitab Qadar).

Hadis ini menyingkapkan gambaran yang begitu terdis-
torsi tentang perlakuan Ilahi terhadap manusia sehingga se-
harusnya tidak ada keraguan sedikit pun untuk menolaknya. 
Quran Suci berfirman dengan kata-kata yang terang bahwa 



53

Hadis dan Predestinasi

karena kasih sayang-Nya, Dia menciptakan seluruh manusia 
(11:119); Quran berbicara tentang rahmat Ilahi yang meliputi 
segala sesuatu sebagaimana pengetahuan-Nya (40:7); Quran 
memberitahu pendosa yang paling keras hati sekalipun untuk 
tidak berputus asa dari rahmat-Nya, karena “Allah mengam-
puni dosa-dosa semuanya” (39:53); Quran menggambarkan 
Allah berulang kali sebagai Yang Maha Penyayang di antara 
para penyayang (7:151; 12:92; 21:83; 23:109, 118). Hadis 
juga melukiskan gambaran serupa tentang rahmat Allah 
yang tak terlukiskan. Hadis memberitahu kita bahwa Allah 
menuliskan ketika Dia memerintahkan penciptaan bahwa 
“Rahmat-Ku mendahului murka-Ku” (Bukhari 59:1); Hadis 
menggambarkan Allah telah membagi rahmat-Nya menjadi 
seratus bagian dan hanya mengirimkan satu bagian ke dunia, 
yang mana keseluruhan kasih sayang yang terekspresikan pada 
makhluk-makhluk ciptaan, termasuk kasih sayang seorang ibu 
kepada anaknya, merupakan manifestasi dari bagian keseratus 
itu, dan sembilan puluh sembilan bagian lainnya akan diung-
kapkan pada hari kebangkitan, sehingga jika orang kafir me-
ngetahui keseluruhan rahmat Ilahi, dia tidak akan berputus 
asa untuk masuk surga (Bukhari 81:19; 78:19; Muslim 49:17-
20). Hadis melukiskan gambaran tentang rahmat Allah yang 
tak terbatas ketika berbicara tentang Nabi Suci yang melihat 
seorang ibu mendekap anaknya ke dadanya dan bersabda ke-
pada para sahabatnya, “Apakah kamu mengira bahwa wanita 
ini tega melemparkan anaknya ke dalam api?”, dan ketika me-
reka menjawab tidak, beliau menambahkan “Allah jauh lebih 



Takdir dan Predestinasi

54

penyayang kepada makhluk-makhluk-Nya daripada wanita 
ini kepada anaknya” (Bukhari, 87:18). Mungkinkah Allah de-
ngan segala rahmat ini, yang bahkan melampaui gambaran 
kasih sayang manusia, dalam satu tarikan napas yang sama 
digambarkan berfirman: “Mereka ini ke neraka dan Aku tidak 
peduli?” Pastinya ini tidak mungkin merupakan sabda Nabi 
Suci. Ini adalah kesalahan dari seorang perawi dalam rantai 
panjang transmisi Hadis tersebut.

Dalam bentuk lain di mana hadis ini muncul dalam 
Tirmidzi, hadis tersebut diberikan sebagai penjelasan dari ayat 
ke-172 dari surah ketujuh Quran Suci. Hadis ini berbunyi 
sebagai berikut:

“Allah menciptakan Adam dan kemudian Dia 
mengusap punggungnya dengan tangan kanan-Nya 
dan mengeluarkan darinya anak-anak keturunan, 
dan berfirman: ‘Mereka ini Aku ciptakan untuk surga 
dan mereka akan mengerjakan amalan penghuni 
surga’; kemudian Dia mengusap punggungnya dan 
mengeluarkan anak-anak keturunan dan berfirman: 
‘Mereka ini Aku ciptakan untuk neraka dan mereka 
akan mengerjakan amalan penghuni neraka’” 
(Misykat, Kitab Qadar).

Jika kita membaca ayat yang mana hadis ini dikatakan 
sebagai penjelasannya, kita akan menemukan bahwa hadis 
tersebut tidak memiliki kesamaan apa pun dengan ayat itu 



55

Hadis dan Predestinasi

kecuali maksud tentang pengeluaran keturunan. Ayat yang 
dimaksud berbunyi demikian:

“Dan tatkala Tuhan dikau melahirkan keturunan 
dari para putera Adam, dari punggung mereka, 
dan membuat persaksian atas diri mereka sendiri: 
Bukankah Aku Tuhan kamu? Mereka berkata: Ya, 
kami menyaksikan” (7:172). 

Akan terlihat bahwa hadis yang dirujuk tersebut sama se-
kali tidak memuat penjelasan mengenai ayat ini. Dan lebih 
jauh lagi, di sini dinyatakan bahwa Allah menyatakan golong-
an yang lain sebagai penghuni neraka karena mereka akan 
mengerjakan amalan penghuni neraka. Hal ini sama sekali 
tidak bermakna bahwa dalam menciptakan manusia Allah 
telah menetapkan satu golongan untuk surga dan golongan 
lain untuk neraka. Hal itu hanya menunjukkan pengetahuan 
Allah yang meliputi segalanya. Namun ayat itu sendiri berbi-
cara tentang sesuatu yang sangat berbeda, dan oleh karena itu 
tidak ada keraguan sedikit pun lagi bahwa hadis ini bukanlah 
penjelasan dari ayat Al-Quran tersebut. Penjelasan yang sebe-
narnya dari ayat Al-Quran yang dikutip di atas juga dijumpai 
dalam Hadis, dan tak diragukan lagi telah terjadi kesalahpa-
haman di pihak sebagian perawi yang menyesatkan mereka 
untuk memberikan penjelasan yang tidak memiliki kesama-
an apa pun dengan aslinya dan bahkan sangat bertentangan 
dengan teks Al-Quran, yang mana hadis tersebut diklaim 



Takdir dan Predestinasi

56

sebagai penjelasannya. Sebuah penjelasan mengenai ayat ter-
sebut memang dijumpai dalam Hadis namun penjelasan itu 
sangat berbeda dan sesuai dengan apa yang dikatakan dalam 
ayat itu sendiri. Mengutip ayat Al-Quran tersebut, Ubay bin 
Ka’ab menjelaskannya demikian:

“Dia mengumpulkan mereka dan menjadikan 
mereka berpasang-pasangan, memberi mereka 
rupa dan menjadikan mereka berbicara sehingga 
mereka bercakap-cakap. Kemudian Dia mengambil 
janji dan persetujuan dari mereka dan menyuruh 
mereka bersaksi terhadap diri mereka sendiri, seraya 
berfirman: ‘Bukankah Aku ini Tuhanmu?’ Mereka 
menjawab: ‘Ya.’ Dia berfirman: ‘Aku memanggil tujuh 
langit dan tujuh bumi untuk bersaksi terhadapmu, 
dan Aku memanggil bapakmu Adam untuk bersaksi 
terhadapmu, agar kamu tidak mengatakan pada hari 
kiamat, “Kami tidak mengetahui hal ini.” Ketahuilah 
bahwa tidak ada Tuhan selain Aku dan tidak ada 
Pemelihara selain Aku, dan janganlah menyekutukan 
sesuatu apa pun dengan-Ku; Aku pasti akan 
mengirimkan kepadamu rasul-rasul-Ku yang akan 
mengingatkanmu akan janji-Ku ini dan perjanjian-Ku 
ini, dan Aku akan menurunkan kepadamu kitab-
kitab-Ku.’ Mereka menjawab: ‘Kami bersaksi bahwa 
Engkau adalah Tuhan kami dan Sembahan kami; 
kami tidak memiliki Pemelihara selain Engkau dan 



57

Hadis dan Predestinasi

kami tidak memiliki Tuhan selain Engkau’” (Misykat, 
Kitab Qadar).

Kata-kata ini adalah riwayat Ahmad dan riwayat ini pun 
tidak sepenuhnya bebas dari pendapat para perawi, namun ri-
wayat ini masih memiliki banyak kesamaan dengan naskah as-
linya, dan oleh karena itu hadis pertama (yang bertentangan) 
karena sangat berbeda, bahkan berlawanan dengan hadis ini, 
harus ditolak karena disebabkan oleh suatu kesalahpahaman.

Jika kita mengambil ayat itu sendiri, kita mendapatinya 
begitu jelas sehingga bukan saja ia tidak memerlukan penjelas-
an, tetapi bahkan menghilangkan ketidakjelasan dari apa yang 
disebut sebagai penjelasan-penjelasan tadi. Karena ayat terse-
but berbicara dengan terang tentang pengeluaran keturun-
an, bukan dari punggung Adam, melainkan dari punggung 
“anak-anak Adam” (bani Adam). Oleh karena itu, ayat terse-
but secara jelas merujuk pada setiap manusia ketika ia lahir ke 
dunia, dan kesaksian itu adalah kesaksian yang diberikan oleh 
fitrah manusia itu sendiri bahwa Allah adalah Penciptanya. 
Dengan demikian ayat ini menetapkan prinsip bahwa setiap 
bayi manusia dilahirkan ke dunia ini dengan menanamkan 
fitrah yang benar, fitrah bahwa ia harus tunduk kepada Allah. 
Inilah prinsip yang sama yang ditetapkan di tempat lain pula 
dalam Quran Suci:

“Maka hadapkanlah wajahmu dengan lurus kepada 
agama; fitrah buatan Allah yang Ia menciptakan 



Takdir dan Predestinasi

58

manusia atas (fitrah) itu. Tak ada perubahan dalam 
ciptaan Allah. Itulah agama yang benar. Tetapi 
kebanyakan manusia tak tahu” (30: 30).

Kedua ayat ini menetapkan dengan kata-kata yang jelas 
bahwa setiap bayi manusia dilahirkan ke dunia dalam keadaan 
suci; tidak ada satu pun yang lahir ke kehidupan ini dengan 
cap neraka padanya. Fitrah manusia diciptakan sedemikian 
rupa sehingga ia tidak dipaksa untuk mengikuti jalan keja-
hatan. Ia bebas dari setiap noda. Bahkan Hadis menetapkan 
dengan kata-kata yang jelas bahwa “setiap anak dilahirkan da-
lam keadaan fitrah” (keadaan yang benar atau kondisi Islam), 
dan bahwa orang tuanyalah yang kemudian “menjadikannya 
Yahudi atau Nasrani atau Majusi” (Bukhari 23: 80, 98). Jadi 
setiap anak terlahir sebagai seorang Muslim dan jika ia di-
masukkan ke dalam agama yang salah atau mengikuti jalan 
yang salah, itu bukanlah tindakan Allah melainkan tindakan 
orang tuanya atau tindakannya sendiri. Dengan demikian, 
baik Quran Suci maupun Hadis memotong akar doktrin pre-
destinasi, yakni doktrin bahwa sebagian manusia telah divonis 
masuk neraka bahkan sebelum mereka dilahirkan.

Sangat selaras dengan prinsip ini bahwa Islam mengakui 
semua anak-anak, baik yang lahir dari orang tua mukmin ma-
upun kafir, masuk surga jika mereka meninggal sebelum men-
capai usia baligh (dewasa). Bahkan seandainya hal ini tidak di-
nyatakan secara tegas, hal ini sudah menjadi kesimpulan yang 
pasti dari prinsip yang ditetapkan di atas berdasarkan Quran 



59

Hadis dan Predestinasi

Suci dan Hadis bahwa setiap anak dilahirkan dengan fitrah 
yang suci, seorang Muslim. Juga terdapat hadis yang jelas yang 
menetapkan bahwa semua anak-anak masuk surga.

Diriwayatkan bahwa Nabi Suci melihat dalam sebuah 
rukyah seorang laki-laki tua di kaki sebuah pohon besar dan 
di sekelilingnya terdapat anak-anak, dan dalam visi tersebut 
beliau diberitahu bahwa laki-laki tua itu adalah Ibrahim dan 
anak-anak yang ada di sekelilingnya adalah anak-anak yang 
meninggal ‘alal-fitrah yakni sebelum mencapai usia baligh. 
“Mendengar ini sebagian kaum Muslim bertanya kepada beli-
au: ‘Dan anak-anak kaum musyrikin juga, Wahai Rasulullah?’” 
Nabi menjawab:

“Anak-anak kaum musyrikin juga” (Bukhari 91: 46). 

Berada bersama Ibrahim jelas bermakna berada di surga; 
dan menurut sabda Nabi Suci yang tegas, mereka mencakup 
anak-anak kaum musyrikin, apalagi anak-anak Ahli Kitab. 
Menurut hadis lain, ketika Nabi Suci ditanya mengenai anak-
anak kaum musyrikin, beliau dilaporkan bersabda:

“Ketika Allah menciptakan mereka, Dia mengetahui 
apa yang mereka perbuat” (Bukhari 23:93).

Kata-kata ini telah ditafsirkan secara beragam, namun 
adalah salah jika memberikan makna yang bertentangan de-
ngan kata-kata yang jelas dari Bukhari 91: 46. Bagaimanapun 



Takdir dan Predestinasi

60

juga, hadis ini tidak bermakna bahwa Allah mengetahui apa 
yang akan mereka lakukan setelah mencapai usia dewasa, ka-
rena hal itu bertentangan dengan fakta. Faktanya adalah Allah 
mengetahui bahwa mereka akan meninggal sebelum menca-
pai usia dewasa, dan inilah tampaknya makna yang tepat dari 
kata-kata tersebut, sebagaimana dijelaskan oleh Fathul Bari. 
Allah mengetahui bahwa mereka akan meninggal dalam kon-
disi di mana mereka dilahirkan, yakni kondisi Islam, karena 
Dia mengetahui bahwa mereka tidak akan mencapai usia ba-
ligh di mana mereka akan mampu membedakan antara yang 
benar dan yang salah dan mengambil satu jalan atau jalan 
lainnya.

Sulit untuk mempertimbangkan semua hadis yang ber-
kaitan dengan qadar dalam artikel ini. Oleh karena itu saya 
hanya akan mengambil Bukhari, koleksi Hadis yang paling 
dapat dipercaya. Pertama-tama, Bukhari tidak meriwayatkan 
satu pun hadis yang berbicara tentang iman kepada qadar, dan 
dengan demikian persoalan bahwa iman kepada qadar ada-
lah salah satu dari dasar-dasar Islam telah terselesaikan. Iman 
kepada qadar tidak dikenal baik dalam Quran Suci maupun 
dalam koleksi Hadis yang paling terpercaya. Selanjutnya saya 
akan mengambil berbagai hadis yang diriwayatkan Bukhari 
dalam kitab Jāmi‘-nya pada buku ke-82 yang berjudul Qadar. 
Tidak ada satu pun hadis yang diriwayatkan dalam bab ini 
yang memberikan dukungan apa pun terhadap teori bahwa 
jalan yang baik atau jahat telah digariskan sebelumnya dan 
dipaksakan kepada manusia. Hadis-hadis yang diriwayatkan 



61

Hadis dan Predestinasi

di sini maupun dalam koleksi-koleksi lain umumnya berbi-
cara tentang Pengetahuan Ilahi mengenai segala sesuatu atau 
tentang perintah Ilahi yang berkuasa atas segalanya. Hadis 
yang paling terkenal yang darinya disimpulkan adanya pre-
destinasi adalah hadis yang berbicara tentang malaikat yang 
bertanggung jawab atas janin. Hadis ini meriwayatkan bahwa 
“seorang malaikat diutus kepada janin, dan ia diperintahkan 
dengan empat perkara: rezekinya, ajal (batas umur)-nya, dan 
apakah ia celaka (shaqiy) atau bahagia (sa‘īd)” (Bukhari 82: 
1). Hadis yang sama yang muncul di tempat lain berbunyi 
sebagai berikut:

“Kemudian seorang malaikat diutus dan ia 
diperintahkan dengan empat kalimat. Dikatakan 
kepadanya: Tulislah amal perbuatannya, rezekinya, 
ajalnya, dan apakah ia celaka atau bahagia” (Bukhari 
86: 6).

Pertama-tama, hadis ini memotong akar predestinasi, 
karena jika segala sesuatu telah dituliskan dalam ketetapan 
Ilahi sebelumnya, mengapa seorang malaikat harus diutus 
pada saat kelahiran (atau saat pembentukan janin) untuk me-
nuliskan hal-hal ini? Adapun mengenai penulisan amal per-
buatan dalam keadaan janin, tampaknya terdapat kesalahan 
yang jelas, karena Quran Suci secara terang berbicara tentang 
malaikat-malaikat yang menuliskan amal perbuatan ketika 



Takdir dan Predestinasi

62

perbuatan itu dilakukan, dan dalam kaitan ini bukan satu te-
tapi dua malaikat yang dibicarakan:

“Tatkala dua juru terima menerima dari sebelah 
kanan dan dari sebelah kiri sambil duduk “ (50: 17)

“Dan sesungguhnya bagi kamu ada Penjaga. Juru 
tulis yang mulia, Mereka mengetahui apa yang kamu 
lakukan”. (82: 10-12).

Namun bahwa seorang malaikat diutus dalam keadaan 
janin tampaknya hanya menyampaikan makna bahwa penge-
tahuan Ilahi mengenai segala sesuatu itu meliputi segalanya, 
sedemikian rupa sehingga Dia mengetahui segala hal tentang 
manusia bahkan saat dalam keadaan embrionik tersebut. 
Catatan malaikat itu, sebagaimana telah ditunjukkan, tidak 
bermakna penulisan secara aktual dalam sebuah buku; itu ha-
nyalah ekspresi dari Pengetahuan Ilahi. Sebagaimana sifat-sifat 
benih semuanya ada tertanam di dalam benih, demikian pula 
janin menunjukkan akan berkembang menjadi apa manusia 
itu nantinya. Tidak ada mata manusia yang dapat melihat po-
tensi-potensi tersembunyi ini, namun bagi Allah, tidak ada 
yang tersembunyi dari-Nya.

Hadis lain yang berkaitan dengan subjek ini adalah hadis 
yang berbicara tentang perdebatan Adam dengan Musa. Musa 
dilaporkan berkata kepada Adam bahwa kesalahan Adam-lah 
yang menyebabkan mereka keluar dari surga, yang dijawab 
oleh Adam:



63

Hadis dan Predestinasi

“Apakah engkau menyalahkanku atas suatu 
perkara yang telah ditetapkan bagiku sebelum aku 
diciptakan?” (Bukhari 60:31).

Ditambahkan dalam riwayat tersebut bahwa Adam 
mengalahkan Musa dalam argumen. Menarik kesimpulan 
dari hadis ini bahwa meskipun kesalahan Adam benar-benar 
menjadi penyebab anak-anaknya diusir dari surga namun dia 
tidak bersalah karena Allah telah menetapkannya demikian, 
adalah sama saja dengan memberikan argumen di tangan 
setiap pendosa bahwa ia tidak bersalah hanya karena Allah 
telah menetapkan bahwa ia harus melakukan dosa, dan de-
ngan demikian menumbangkan seluruh rencana Ilahi yang 
menjadikan setiap orang bertanggung jawab atas perbuatan-
nya. Sebuah rujukan kepada Quran Suci akan menunjukkan 
bahwa kesalahan Adam bukanlah penyebab sebenarnya dari 
anak-anaknya hidup dalam keadaan tertentu, karena setelah 
pengampunan kesalahan Adam-lah umat manusia diperintah-
kan untuk hidup dalam keadaan tertentu itu, keadaan hubūth 
sebagaimana ia disebut, yaitu keadaan perjuangan melawan 
setan. Ini bukanlah kejatuhan yang sebenarnya, meskipun 
di dalamnya terdapat kemungkinan untuk jatuh, namun 
bersamanya juga terdapat peluang untuk menaklukkan dan 
menundukkan setan dan dengan demikian bangkit menuju 
kesempurnaan. Manusia dapat ditempatkan dalam satu dari 
dua kondisi. Ia dapat dibuat hidup dalam keadaan di mana 
tidak ada perjuangan tetapi kemudian juga tidak akan ada 



Takdir dan Predestinasi

64

kesempatan untuk menaklukkan, tidak ada harapan untuk 
bangkit menuju ketinggian spiritual yang agung. Atau ia da-
pat ditempatkan dalam keadaan perjuangan di mana terdapat 
kemungkinan untuk jatuh dan peluang untuk menaklukkan 
serta bangkit menuju kebesaran. Kondisi yang kedua inilah 
yang disebut keadaan hubūth1 dalam Quran Suci. Adam tak 
diragukan lagi ditempatkan di sebuah taman dan ia dapat di-
katakan sebagai keluar darinya, namun keturunannya tidak 
pernah ditempatkan di taman itu dan oleh karena itu mereka 
tidak dapat dikatakan sebagai keluar darinya. Tidak seorang 
pun dapat dikatakan sebagai keluar dari suatu kondisi atau 
tempat di mana ia tidak pernah ditempatkan.

Oleh karena itu, hubūth sangat berbeda dengan keluar dari 
surga, dan setelah pengampunan kesalahan Adam-lah hubūth 
umat manusia dibicarakan. Demikianlah 2:36 berbicara ten-
tang kesalahan Adam; 2:37 berbicara tentang kesalahan itu 

1	 *Kata hubūth memiliki makna yang sama dengan nuzūl (Tāj al-‘Arūs) yang 
berarti turun di tempat tertentu atau kondisi tertentu, dengan perbedaan bahwa 
dalam nuzūl terdapat maksud tentang masuk secara terhormat ke dalam suatu 
keadaan (Raghib). Dalam Quran Suci, hubūth selalu digunakan dalam kaitannya 
dengan Adam dan keturunannya yang hidup dalam keadaan tertentu, kecuali pada 
satu kesempatan di mana kata itu digunakan bagi Bani Israil dalam pengertian 
sederhana turun di sebuah kota atau hidup dalam keadaan menetap dan beralih 
ke pertanian. Bani Israil meminta kepada Musa untuk berdoa kepada Allah agar 
mereka mendapatkan "apa yang ditumbuhkan bumi", "sayur-mayurnya dan 
mentimunnya" dll, dan jawabannya adalah:

“Pergilah (turunlah) kamu ke suatu kota (Ar. ihbithū mishran dari hubūth), 
pasti kamu memperoleh apa yang kamu minta" (2:61). Dapat dilihat bahwa kata 
habth atau hubūth digunakan di sini hanya dalam arti memasuki atau turun di 
suatu tempat atau kondisi tanpa ada maksud tentang kejatuhan atau kehinaan 
yang melekat padanya.



65

Hadis dan Predestinasi

diampuni dan 2:38 berbicara tentang hubūth anak-anak 
Adam. Saya mengutip dua ayat terakhir:

“Lalu Adam menerima firman (Wahyu) dari 
Tuhannya, dan Ia kembali (kasih sayang) kepadanya.  
Sesungguhnya Dia itu Yang berulang-ulang 
(kemurahan-Nya), Yang Maha-pengasih.Kami 
berfirman: Pergilah (Ar. ihbithū) kamu semua dari 
keadaan ini. Sesungguhnya akan datang kepada 
kamu petunjuk dari-Ku, lalu barang siapa mengikuti 
petunjuk-Ku, tak ada ketakutan akan menimpa 
mereka, dan mereka tak akan susah” (2:37-38).

Demikian pula di tempat lain:

“Lalu Tuhannya memilih dia, maka Ia kembali 
(kasih sayang) kepadanya dan memberi petunjuk. 
Ia berfirman: Pergilah dari sana, kamu sekalian; 
sebagian kamu adalah musuh sebagian yang 
lain. Maka sesungguhnya akan datang kepada 
kamu petunjuk dari-Ku; lalu barangsiapa mengikuti 
petunjuk-Ku, ia tak akan sesat dan tak pula akan 
celaka.” (20: 122-123).

Jadi jawaban Adam kepada Musa adalah bahwa bukan 
karena kesalahannya manusia harus hidup dalam keadaan 



Takdir dan Predestinasi

66

perjuangan dengan setan, karena hal itu adalah rencana Ilahi 
bahkan sebelum ia dilahirkan.

Saya tidak akan masuk ke dalam rincian sisa hadis dari 
Bukhari. Banyak dari hadis-hadis ini ditafsirkan secara keli-
ru. Sebagai contoh, dalam satu hadis dikatakan bahwa ketika 
Nabi Suci ditanya tentang anak-anak kaum musyrikin yang 
meninggal sebelum mencapai usia baligh, jawaban beliau 
adalah:

“Allah lebih mengetahui apa yang akan mereka 
kerjakan” (Bukhari 82: 3).

Kata-kata ini disalahartikan bermakna bahwa karena Allah 
mengetahui bahwa setelah mencapai usia dewasa mereka akan 
menjadi musyrik, maka mereka akan masuk neraka. Makna 
ini bertentangan dengan hadis berikutnya yang mengatakan 
bahwa semua anak-anak yang meninggal sebelum mencapai 
usia dewasa berada di pangkuan Ibrahim. Makna dari kata-
kata yang dikutip hanyalah bahwa Allah hanya bermakna 
bahwa Allah mengetahui bahwa mereka akan meninggal pada 
masa bayi dan tidak akan menanggung dosa apa pun, dan Dia 
akan memperlakukan mereka sesuai dengan itu. Hadis lain 
memberitahu kita tentang kematian seorang cucu Nabi Suci 
dan Nabi Suci menghibur ibu anak itu dengan sabda beliau:



67

Hadis dan Predestinasi

“Milik Allah-lah apa yang Dia ambil dan milik Allah-
lah apa yang Dia beri; setiap orang memiliki batas 
umur (ajal), maka hendaklah dia bersabar”.

Hadis ini sama sekali tidak menyebutkan tentang kete-
tapan perbuatan baik dan buruk. Hadis ini berbicara tentang 
batas umur, karena setiap orang dalam pengetahuan Allah me-
miliki batas umur. Banyak hadis lain yang bersifat serupa yang 
secara keliru dianggap memberikan dukungan pada doktrin 
predestinasi. Saya hanya akan menyebutkan satu lagi. Nabi 
Suci diriwayatkan pernah bersabda dalam suatu majelis bahwa 
tidak ada seorang pun melainkan telah dituliskan tempatnya 
di neraka atau di surga. Mendengar itu seseorang bertanya:

“Tidakkah sebaiknya kami bersandar (pada nasib), 
wahai Rasulullah (dan meninggalkan amal)?” Nabi 
bersabda:

“Jangan, beramallah, karena bagi setiap orang itu 
dimudahkan”, dan kemudian beliau membacakan 
ayat berikut:

“Adapun orang yang memberi dan bertaqwa. 
Dan membenarkan apa yang baik, Kami akan 
memudahkan baginya (jalan) kemudahan. Adapun 
orang yang kikir dan menganggap dirinya dapat 
mencukupi sendiri, Dan ia mengingkari apa yang 
baik, Kami akan memudahkan baginya (jalan) 
kesukaran.” (92: 5-10). 



Takdir dan Predestinasi

68

Nah, jika ada kesimpulan tentang predestinasi yang dapat 
ditarik dari kata-kata hadis tersebut, maka ayat-ayat yang di-
kutip oleh Nabi Suci untuk mendukung sabda beliau justru 
menafikan kesimpulan tersebut, karena ayat-ayat itu secara 
jelas berbicara tentang dua akhir yang berbeda bagi dua jenis 
pelaku amal yang berbeda. Sabda Nabi Suci sendiri menga-
rah pada kesimpulan yang sama, karena beliau menekankan 
pada amal perbuatan. Demikian pula kata-kata penutup be-
liau—”bagi setiap orang itu dimudahkan”—tidak mengarah 
pada kesimpulan lain, karena maknanya adalah bahwa bagi 
pelaku kebaikan maka akhir yang baik itu dimudahkan, dan 
bagi pelaku kejahatan maka akhir yang buruk itu dimudah-
kan, sebagaimana dinyatakan secara terang dalam ayat-ayat 
yang dikutip untuk mendukung penegasan beliau.



69

Iman kepada Qadar Iman kepada Qadar 
tidak ada dalam Quran tidak ada dalam Quran 

dan Bukharidan Bukhari

Kita sekarang sampai pada pertanyaan yang sebenarnya. 
Telah diuraikan, pertama, bahwa meskipun Quran Suci ber-
bicara tentang qadar atau taqdīr, kata-kata ini sama sekali ti-
dak membawa makna predestinasi atau penetapan nasib baik 
dan buruk bagi manusia; kedua, bahwa qadar atau taqdīr yang 
dibicarakan oleh Quran Suci bersifat umum, sebuah hukum 
yang berlaku di seluruh alam semesta, sebuah batasan yang di 
dalamnya seluruh penciptaan bergerak maju, dan oleh karena 
itu qadar atau taqdīr tidak ada hubungannya dengan nasib 
baik dan buruk yang khusus bagi manusia. Ketiga, bahwa ti-
dak ada penyebutan sama sekali mengenai iman atau keyakin-
an kepada qadar atau taqdīr dalam Quran Suci ataupun da-
lam hadis yang paling tepercaya; dan keempat, bahwa hal itu 



Takdir dan Predestinasi

70

tidak pernah disebutkan sebagai salah satu dari rukun iman 
sebagaimana iman kepada Allah, malaikat-malaikat-Nya, ki-
tab-kitab-Nya, rasul-rasul-Nya, dan kehidupan sesudah mati 
disebutkan. Qadar atau taqdīr dibicarakan hanya sebagai hu-
kum Ilahi yang berlaku universal di alam semesta sama seperti 
banyak hukum lain yang disebutkan, dan tidak muncul perta-
nyaan mengenai keimanan terhadapnya. Harus dipahami pula 
dengan jelas bahwa rukun iman semuanya disebutkan dengan 
terang dan bahkan dijelaskan sepenuhnya dalam Quran Suci 
itu sendiri, dan sesuatu yang tidak disebutkan dalam Kitab 
Suci tidak dapat diterima sebagai rukun iman. Hadis hanya-
lah sumber sekunder agama Islam dan pada kenyataannya, ia 
hanya membahas masalah-masalah sekunder agama atau rin-
ciannya. Prinsip-prinsip agung, doktrin-doktrin dasar, semua-
nya harus didapatkan dari Quran Suci, dan Quran Suci tidak 
menyebutkan qadar di antara rukun-rukun iman, tidak pula 
berbicara tentang iman kepada qadar. Hanya dalam Hadis 
kita menemukan penyebutan tentang qadar, dan bahkan di 
sini koleksi Hadis yang paling tepercaya, yakni Bukhari, tidak 
memuat satu hadis pun yang menyebutkan iman kepada qa-
dar sebagai rukun iman. Jadi, baik bagi Quran Suci maupun 
Shahih Bukhari, iman kepada qadar tidak dikenal, dan oleh 
karena itu menyebutnya sebagai dasar Islam sama sekali tidak 
benar.



71

Iman kepada Qadar, doktrin Iman kepada Qadar, doktrin 
yang muncul kemudianyang muncul kemudian

Terdapat satu hadis yang menunjukkan bahwa iman kepa-
da qadar adalah doktrin yang muncul kemudian. Dalam kitab 
keduanya, Kitab Iman, Bukhari meriwayatkan hadis berikut 
dari Abu Hurairah:

“Nabi Suci pada suatu hari sedang duduk di luar di 
antara sejumlah orang ketika datang kepada beliau 
seorang laki-laki dan berkata: ‘Apakah iman itu?’ 
Nabi Suci menjawab: ‘Iman adalah engkau beriman 
kepada Allah, malaikat-malaikat-Nya, pertemuan 
dengan-Nya, rasul-rasul-Nya, dan engkau beriman 
kepada kehidupan setelah mati’” (Bukhari 2:37).



Takdir dan Predestinasi

72

Hadis ini panjang dan saya hanya mengutip bagian per-
tama yang berkaitan dengan pokok bahasan ini. Nah, hadis 
yang sama ini juga diriwayatkan dalam Muslim melalui tiga 
jalur (channel) yang berbeda. Pada jalur pertama, keempat 
perawinya sama dengan yang ada di Bukhari dan kata-kata 
hadisnya juga hampir sama:

“Nabi Suci pada suatu hari sedang duduk di luar di 
antara sejumlah orang ketika datang kepada beliau 
seorang laki-laki dan berkata: ‘Apakah iman itu, 
Wahai Rasulullah?’ Nabi Suci menjawab: ‘Bahwa 
engkau beriman kepada Allah, malaikat-malaikat-
Nya, Kitab-Nya, pertemuan dengan-Nya, rasul-rasul-
Nya, dan engkau beriman kepada kehidupan setelah 
mati’” (Muslim 1: 1).

Pada jalur keduanya, tiga perawi pertamanya lagi-lagi 
sama dengan yang ada di Bukhari dan hadis tersebut diriwa-
yatkan dengan kata-kata yang dikutip di atas. Pada jalur keti-
ganya, hanya dua perawi pertama yang sama, sisanya berbeda, 
dan sebuah perubahan dimasukkan ke dalam kata-kata hadis 
tersebut dan bagian yang berkaitan dengan jawaban Nabi kini 
mengambil bentuk berikut:

“Bahwa engkau beriman kepada Allah, malaikat-
malaikat-Nya, Kitab-Nya, pertemuan dengan-Nya, 
rasul-rasul-Nya, dan engkau beriman kepada 



73

Iman kepada Qadar, doktrin yang muncul kemudian

kehidupan setelah mati, dan beriman kepada qadar, 
seluruhnya” (Muslim 1: 1).

Akan terlihat bahwa ketika perawinya sama dengan yang 
ada di Bukhari (dengan pengecualian perawi terakhir yang da-
rinya Muslim mengambil kata-katanya), kata-kata hadis terse-
but hampir sama baik dalam Bukhari maupun Muslim, hanya 
ada penambahan kata “dan Kitab-Nya”. Kata-kata ini mung-
kin telah ditambahkan oleh salah satu perawi Muslim sebagai 
hasil logis dari iman kepada rasul-rasul Allah, atau kata-kata 
itu telah ditinggalkan oleh salah satu perawi Bukhari karena 
sudah termasuk dalam iman kepada rasul-rasul Ilahi. Jika ti-
dak, dasar-dasar iman tersebut persis sama dan demikian pula 
kata-katanya dalam kedua periwayatan itu. Bahkan ketika 
Muslim hanya memiliki tiga perawi teratas Bukhari, kata-kata 
hadisnya masih tetap sama. Namun pada jalur ketiga, di mana 
hanya dua perawi teratas Bukhari—Abu Hurairah dan Abu 
Zara—yang dipertahankan, hadis tersebut berubah dan ele-
men yang benar-benar baru dimasukkan ke dalamnya dengan 
penambahan “iman kepada qadar” yang sama sekali tidak di-
kenal oleh perawi-perawi lain. Hal ini menunjukkan secara 
konklusif bahwa iman kepada qadar adalah sebuah doktrin 
yang muncul belakangan yang tidak terdapat dalam teks asli-
nya. Hal ini menunjukkan tanpa keraguan sedikit pun bahwa 
kata-kata “iman kepada qadar” ditambahkan oleh perawi ke-
tiga, dan bahwa kata-kata ini tidak diucapkan baik oleh Abu 
Hurairah maupun oleh perawi berikutnya, Abu Zar’a. Dengan 



Takdir dan Predestinasi

74

demikian, tidak ada keraguan sedikit pun bahwa pencantum-
an iman kepada qadar di antara dasar-dasar iman adalah tam-
bahan yang muncul sekitar akhir abad pertama Hijriah. Tidak 
diragukan lagi bahwa diskusi-diskusi mengenai qadar muncul 
belakangan, dan selama diskusi-diskusi inilah—baik karena 
ketidaksengajaan atau sebab lain—seorang perawi memasuk-
kan kata-kata ini ke dalam mulut Abu Hurairah.

Hadis yang sama telah diriwayatkan kembali oleh Muslim 
melalui jalur yang sangat berbeda dengan catatan pengantar 
dari perawi terakhir, Yahya bin Ya’mar, sebagai berikut:

“Orang pertama yang memegang pandangan 
tentang qadar di Basra adalah Ma’bad al-Juhani, 
maka saya dan Humaid bin Abdur Rahman pergi 
menunaikan ibadah haji dan kami berkata bahwa 
jika kami bertemu dengan salah seorang sahabat 
Nabi Suci, kami akan bertanya kepadanya tentang 
apa yang dikatakan orang-orang ini mengenai qadar, 
dan kami dianugerahi kesempatan bertemu dengan 
Abdullah bin Umar yang sedang memasuki masjid”.

Catatan tersebut kemudian melanjutkan bahwa pera-
wi itu bertanya kepada Abdullah “tentang orang-orang yang 
mengatakan tidak ada qadar1 dan bahwa urusan itu (nasib) 

1	 *Orang-orang ini di sini disebut sebagai penyangkal qadar tetapi nama 
yang diberikan kepada mereka oleh para teolog kemudian adalah Qadariyah yang 
berarti penegak qadar. Oleh karena itu, kaum Muktazilah yang kemudian menjadi 



75

Iman kepada Qadar, doktrin yang muncul kemudian

bermula saat ini (baru terjadi tanpa penetapan sebelumnya).” 
Kemudian hadis yang sama diriwayatkan dengan kata-kata 
yang berbeda, dan bagian yang sedang dibahas berbunyi 
demikian:

“Bahwa engkau beriman kepada Allah, malaikat-
malaikat-Nya, kitab-kitab-Nya, dan rasul-rasul-Nya, 
dan hari akhir, dan bahwa engkau beriman kepada 
qadar, baik buruknya.”

Akan terlihat bahwa kata-kata “pertemuan dengan-Nya” 
dihilangkan dalam hadis ini, sementara pada iman kepada qa-
dar dalam hadis Abu Hurairah ditambahkan kata-kata khairi-
hi wa syarrihi atau “baiknya dan buruknya”.

Catatan pengantar tersebut terlalu jelas. Diskusi-diskusi 
sedang berlangsung terkait qadar, dan sebuah golongan te-
lah muncul yang sepenuhnya menolak qadar*. Abdullah bin 
Umar hidup sampai tahun ke-73 Hijriah dan ketika ditanya 

penegak teori ini berargumen bahwa nama Qadariyah tidak dapat diterapkan 
kepada mereka melainkan kepada para penegak doktrin qadar (takdir Allah). 
Argumen ortodoks di sisi lain adalah bahwa kaum Muktazilah atau pendahulu 
mereka yang mempertanyakan qadar Allah telah menetapkan qadar saingan bagi 
manusia, karena mereka percaya bahwa manusia adalah pencipta perbuatannya 
sendiri. Namun mungkin kata qadar digunakan oleh para pendebat ini dalam arti 
qudrah yakni kekuasaan/daya, dan kedua belah pihak yang bertikai telah pergi ke 
dua ekstrem: mereka yang menegakkan kekuasaan mutlak Allah dengan menolak 
bahwa manusia memiliki pilihan bebas apa pun, dan mereka yang menegakkan 
teori kekuasaan mutlak manusia atas perbuatannya. Kebenaran terletak di tengah-
tengah antara dua pandangan ekstrem ini.



Takdir dan Predestinasi

76

tentang masalah ini, beliau diduga tidak hanya menegakkan 
qadar tetapi juga meriwayatkan sebuah hadis yang menye-
butkan iman kepada qadar sebagai salah satu dari dasar-dasar 
Islam. Bukhari tidak menerima hadis ini, sementara Muslim 
dengan menerima kebenaran hadis Bukhari (yang tidak me-
nyebutkan qadar) telah menunjukkan bahwa hadis Ibn Umar 
ini tidak dapat diandalkan, dan mungkin keinginan untuk 
membungkam lawan telah memicu ketidakhati-hatian di pi-
hak sebagian pendebat.



77

Makna Iman kepada QadarMakna Iman kepada Qadar

Sulit untuk mengatakan apa makna yang dibawa oleh 
iman kepada qadar. Kata-kata yang muncul dalam satu ha-
dis adalah “bahwa engkau beriman kepada qadar, seluruh-
nya” dan dalam hadis kedua, “bahwa engkau beriman kepada 
qadar, baiknya dan buruknya.” Versi ketiga, “bahwa engkau 
beriman kepada qadar, baiknya dan buruknya, berasal dari 
Allah” yang biasanya dijumpai dalam buku-buku akidah, ti-
dak berhasil saya telusuri ke hadis mana pun. Sangat mungkin 
bahwa dua tambahan terakhir itu bahkan lebih baru daripada 
perumusan awal keyakinan terhadap qadar.

Jika kita mengambil kata qadar dalam makna aslinya se-
bagaimana digunakan dalam Quran Suci, sebuah keyakinan 
“kepada qadar, seluruhnya” hanya akan bermakna bahwa se-
seorang harus percaya bahwa segala sesuatu di alam semesta 
ini tunduk pada suatu hukum dan di dalam suatu batasan, 
dengan Allah saja sebagai Pengendali segalanya.



Takdir dan Predestinasi

78

Jika kita mengambil bentuk berikutnya, “bahwa engkau 
beriman kepada qadar, baiknya dan buruknya”, maka keba-
ikan dan keburukan itu sama sekali tidak merujuk pada per-
buatan baik atau jahat manusia, melainkan pada keadaan baik 
dan buruk di mana manusia ditempatkan untuk mengerja-
kan nasibnya. Kata asli khair dan syarr telah digunakan secara 
bebas dalam Quran Suci dalam pengertian ini. Saya berikan 
beberapa contoh:

“Sesungguhnya manusia itu diciptakan gelisah. 
Jika tertimpa keburukan (Ar. syarr/kesusahan), ia 
mengeluh, Dan jika ia memperoleh kebaikan (Ar. 
khair/harta), ia kikir” (70: 19-21); 

“Dan manusia berdo’a untuk keburukan (Ar. syarr) 
seperti ia seharusnya berdo’a untuk kebaikan (Ar. 
khair); dan manusia itu selalu terburu-buru” (17:11);

“Dan jika Allah mempercepat (akibat) buruk (Ar. 
syarr) bagi manusia, sebagaimana mereka ingin 
cepat-cepat memperoleh kebaikan (Ar. khair), 
niscaya hukuman mereka diputuskan terhadap 
mereka” (10:11);

“Tiap-tiap jiwa pasti merasakan mati. Dan Kami 
menguji kamu dengan keburukan (Ar. syarr) dan 
kebaikan (Ar. khair) sebagai cobaan.” (21:35). 

Faktanya, khair adalah segala sesuatu yang mendatangkan 
kebaikan dan lawannya adalah syarr (Raghib); dan khair atau 



79

Makna Iman kepada Qadar

syarr hanya bermakna melakukan kebaikan atau melakukan 
kejahatan ketika sebuah kata yang bermakna “melakukan” 
ditambahkan padanya, yang padanannya adalah amal. Oleh 
karena itu, kebaikan qadar (ukuran atau batasan Ilahi) dan ke-
burukan qadar hanya bermakna apa pun dari nasib baik atau 
nasib buruk yang mendatangi manusia. Maknanya dengan 
demikian adalah bahwa apa pun nasib baik atau buruk yang 
menimpa manusia, hal itu harus diterima sebagai datang dari 
Allah; dengan kata lain, seseorang harus sepenuhnya berserah 
diri kepada kehendak Ilahi dalam segala keadaan. Ini, sebagai-
mana telah ditunjukkan, adalah salah satu pelajaran terbesar 
dalam hidup yang telah diajarkan kepada seorang Muslim.

Bagaimanapun juga, sebuah keyakinan kepada qadar ti-
dak bermakna keyakinan kepada predestinasi (ketentuan na-
sib yang memaksa), karena predestinasi—yang kata Arabnya 
adalah jabar—tidak pernah menjadi keyakinan komunitas 
Muslim. Kaum Jabariyah atau penganut predestinasi, di sisi 
lain, telah diakui sebagai sekte sesat. Seorang penganut predes-
tinasi yang kaku, yang percaya bahwa manusia tidak memiliki 
kendali atas tindakannya, akan menyangkal prinsip paling 
dasar agama, yaitu tanggung jawab manusia atas perbuatan-
nya. Posisi ortodoks (yang benar) selalu merupakan posisi te-
ngah. Manusia memiliki kehendak bebas tetapi kehendak itu 
dilaksanakan dalam batasan-batasan tertentu. Hanya kehen-
dak Ilahi yang dapat disebut sebagai kehendak bebas mutlak, 
sebuah kehendak yang tidak berada dalam batasan apa pun, 
namun segala sesuatu yang diciptakan—dan oleh karenanya 



Takdir dan Predestinasi

80

segala sesuatu yang bersifat manusiawi—tunduk pada qadar, 
pada ukuran Ilahi atas segala sesuatu, pada batasan-batas-
an di atasnya oleh kekuasaan pengendali yang lebih tinggi. 
Manusia bukanlah pemilik pengetahuan mutlak, tidak pula 
kekuasaan mutlak, tidak pula kehendak mutlak; semua sifat 
ini adalah milik Allah semata. Pengetahuan manusia, keku-
asaan manusia, dan kehendak manusia semuanya berada di 
bawah batasan-batasan, dan batasan-batasan ini ditempatkan 
padanya oleh ukuran Ilahi yang disebut qadar. Hanya dalam 
pengertian inilah seorang Muslim dapat dikatakan memiliki 
iman kepada qadar.


	Makna Qadar dan Taqdir
	Penciptaan Kebaikan dan Keburukan
	Kehendak Ilahi dan Kehendak Manusia
	Ilmu Azali Allah
	Penulisan Musibah oleh Allah
	Lauh Mahfuzh
	Allah Tidak Menyesatkan
	Idhlal yang Disandarkan kepada Allah
	Allah Mengunci Mati Hati
	Hadis dan Predestinasi
	Iman kepada Qadar tidak ada dalam Quran dan Bukhari
	Iman kepada Qadar, doktrin yang muncul kemudian
	Makna Iman kepada Qadar

