|
|
|
t

Takdir # Predestinasi



Takdir dan Predestinasi
Diterjemahkan dari
Taqdir and Predestination
Copyright © 1934, Taqdir and Predestination

Hak Cipta Dilindungi Undang-undang
All Rights Reserved
Hak terjemahan ke dalam Bahasa Indonesia
ada pada Darul Kutubil Islamiyah

Penulis: Maulana Muhammad Ali M.A., LL.B
Diterjemahkan kedalam Bahasa Indonesia:
Erwan Hamdani

Januari 2026



Daftar lsi

Makna Qadar dan Taqdir ......ccoceveieinenieiininccincciene 1
Penciptaan Kebaikan dan Keburukan...............ccccocoii 7
Kehendak Ilahi dan Kehendak Manusia .....c..ccoccvveveeenen. 15
Imu Azali Allah c..c.oooiniiiiicce 23
Penulisan Musibah oleh Allah.........c.ccccoonininninnn 25
Lauh Mahfuzh......cccccooiiiiiiiiie 31
Allah Tidak Menyesatkan .......c..cccoceveeviinenieniniencniecnenes 35
Idhlal yang Disandarkan kepada Allah..........cccccoeveernenn 39
Allah Mengunci Mati Hati......cocooeiiiiniiininiiiiicn, 45
Hadis dan Predestinasi .......c.ccoccvevenerieienienicncncncneenene 51
Iman kepada Qadar tidak ada dalam Quran dan Bukhari.. 69
Iman kepada Qadar, doktrin yang muncul kemudian........ 71
Makna Iman kepada Qadar.......cccceveniininiiininiinene 77

iii



v

Takdir dan Predestinasi



Makna Qadar dan Taqdir

Qadar' dan Taqdir, menurut al-Raghib, bermakna mem-

buat manifestasi ukuran (Ar: kamiyyah) dari sesuatu, atau

1 Kata gadha&’umumnya dikaitkan dengan gadar, dan dalam bahasa sehari-
hari qadha’ wa qadar Allah diucapkan secara bersamaan. Namun, sementara gadar
bermakna ukuran llahi atas segala sesuatu, gadha’ menurut al-Raghib bermakna
pemutusan suatu perkara, baik itu melalui perkataan maupun perbuatan. Lebih
lanjut dinyatakan bahwa hal ini terbagi menjadi dua jenis, baik yang berkaitan
dengan manusia maupun yang berkaitan dengan Allah. Sebuah contoh dari gadha’
Allah dalam perkataan adalah QS 17:4 di mana gadhaina (bentuk jamak lampau
dari gadha) bermakna, menurut al-Raghib, Kami memberitahukan kepada mereka
dan mewahyukan kepada mereka wahyu yang tegas:

Dan Kami tetapkan (Ar: gadhaina) kepada kaum Bani Israel dalam Kitab:
Sesungguhnya kamu akan berbuat kerusakan di bumi dua kali”.

Demikian pula dalam QS 15:66 yang berbunyi demikian:

“Dan Kami memberitahukan (Ar: Qadhaina) kepadanya keputusan ini, bahwa
akar orang-orang itu akan dipotong pada waktu pagi.

Di kedua tempat ini gadha’ bermakna pemberitahuan perintah llahi melalui
jalan nubuwwah (kenabian). Sebuah contoh pemutusan suatu perkara melalui
perbuatan adalah QS 40:20 di mana penghakiman Allah atas suatu perkara
disebut sebagai gadha*-Nya:

“Dan Allah memberi keputusan dengan benar ", atau QS 41:12, dIl. di mana
penciptaan langit dibicarakan: “Lalu ia menentukan itu tujuh langit." Merujuk pada
perbedaan antara gadhd’dan qadar, al-Raghib mengatakan bahwa qadaradalah
ukurannya sedangkan gadha’ adalah keputusannya atau pelaksanaan tindakan
tersebut. Demikianlah ketika Khalifah Umar memerintahkan Abu Ubaidah untuk



Takdir dan Predestinasi

sederhananya, wkuran. Dalam perkataan penulis yang sama,
taqdir Allah terhadap segala sesuatu terjadi dalam dua cara,
yaitu dengan menganugerahkan qudrah, yakni daya, atau de-
ngan menjadikan mereka dalam ukuran tertentu dan dengan
cara tertentu sebagaimana dikehendaki oleh hikmah kebijak-
sanaan. Sebuah contoh mengenai hal ini diberikan dalam zag-
dir biji kurma, yang darinya hanya bisa menumbuhkan po-
hon kurma, bukan pohon apel atau pohon zaitun; atau dalam
taqdir sperma manusia yang darinya hanya bisa melahirkan
manusia, bukan hewan atau yang lainnya. Oleh karena itu,
taqdir adalah hukum atau ukuran yang bekerja di alam semes-
ta dalam keseluruhan penciptaan, dan ini adalah makna yang
persis digunakan kata ini dalam Quran Suci. Sebagai contoh,
Quran Suci berbicara mengenai sebuah tagdir bagi tiap-tiap

dan segala sesuatu yang telah diciptakan:

“Mahasucikanlah nama Tuhan dikau, Yang Maha-
luhur, Yang menciptakan, lalu menyempurnakan, Dan
Yang memberi ukuran (Ar: gaddara dari taqdir), lalu
memberi petunjuk” (87:1-3).

meninggalkan tempat yang terkena wabah, yang mana Umar menolak untuk
memasukinya, dan memindahkan pasukannya ke tempat yang lebih aman dari
wabah, beliau dihadapkan dengan keberatan:

“Apakah engkau lari dari gadha’ Allah?" yakni dari apa yang telah Allah
perintahkan? Jawaban Umar adalah: “Aku lari dari gadha’ Allah menuju qadar
Allah." Apa yang beliau maksudkan jelas bahwa jika Allah telah mendatangkan
wabah melalui gadha*-Nya di satu tempat, dan tempat lain bebas darinya, maka
adalah gadar-Nya, yakni sunnatullahnya, bahwa mereka harus menyelamatkan
diri ke tempat yang aman (Raghib). Oleh karena itu, gadha’ hanyalah perintah
agar sesuatu itu terjadi sedangkan qadar menunjukkan penciptaan segala sesuatu
yang tunduk pada hukum-hukum tertentu.

2



Makna Qadar dan Taqdir

“Yang memiliki kerajaan langit dan bumi... dan
Yang menciptakan segala sesuatu, lalu menentukan
ukurannya (Ar. taqdir)” (25:2).

“Sesungguhnya Kami menciptakan segala sesuatu
menurut ukuran (Ar. qadar)” (54:49).

“Dan matahari bergerak ke tampat tujuannya.
Itu adalah ketentuan Tuhan (Ar. taqdir) Yang
Mahaperkasa, Yang Maha Mengetahui. Dan bagi
bulan, Kami tentukan (Ar. qaddarna dari taqdir)
sampai (bulan) itu kembali seperti pelepah kurma
yang tua” (36: 38-39).

Hukum yang mengatur bagaimana makanan, rezeki, dan
hal-hal lain disediakan di bumi juga disebut sebagai ragdir
Allah, demikian pula hukum yang mengatur turunnya hujan
ke bumi dan hukum yang mengatur pergantian malam dan

siang:

“Dan di sana ia membuat gunung di atas
permukaannya, dan di sana la memberi berkah, dan
di sana la menentukan (Ar. qaddara) makanannya”
(41: 10).

“Dan tiada suatu barang melainkan
perbendaharaannya ada pada Kami, dan Kami
tak menurunkan itu kecuali menurut ukuran yang
diketahui. (Ar. gadar)” (15:21).



Takdir dan Predestinasi

“ Dan Kami menurunkan air dari awan menurut
ukuran (Ar. gadar)” (23:18; 44:11).

“Dan Allah menentukan ukuran (Ar. yugaddir dari
taqdir) malam dan siang” (73: 20).

Meskipun manusia termasuk dalam penciptaan dan ka-
renanya faqdir-nya adalah sama dengan zaqdir seluruh pen-
ciptaan, ia juga dibicarakan secara terpisah sebagai memiliki
taqdir yang serupa dengan hukum pertumbuhan dan perkem-
bangan hal-hal lain:

Dari barang apakah Ia menciptakan dia? Dari benih
manusia yang kecil la menciptakan dia, lalu Ia menentukan
ukurannya.” (Ar. gaddara-hi dari taqdir) (80: 18-19).

Semua ayat ini menetapkan dengan jelas bahwa ragdir da-
lam bahasa Quran Suci, sebagaimana menurut para ahli baha-
sa, adalah hukum universal Allah yang berlaku pada manusia,
sama seperti pada bagian alam lainnya, sebuah hukum yang
mencakup matahari, bulan, bintang-bintang, bumi, dan la-
ngit serta semua yang ada di dalamnya. Hukum universal ini

dijelaskan sepenuhnya dalam dua ayat pendek di surah 87:

“Yang menciptakan, lalu menyempurnakan, dan
Yang menentukan kadar (ukuran), lalu memberi

petunjuk”.

Empat hal disebutkan mengenai segala sesuatu yang di-

ciptakan termasuk manusia, yaitu khalg atau penciptaannya,



Makna Qadar dan Taqdir

taswiyah atau penyempurnaannya, taqdir atau ukurannya,
dan hidayah atau petunjuk menuju tujuannya. Hukum kehi-
dupan sebagaimana disaksikan di alam adalah persis hukum
yang digambarkan di sini. Segala sesuatu diciptakan agar pada
akhirnya mencapai penyempurnaannya; penyempurnaan ini
terwujud menurut suatu hukum atau ukuran yang di dalam-
nya segala sesuatu bekerja dengan petunjuk Ilahi. Jadi, zaqdir
dari segala sesuatu adalah hukum atau ukuran pertumbuhan
dan perkembangannya. Sementara satu benih akan tumbuh
menjadi sehelai rumput, benih lain akan tumbuh menjadi po-
hon besar; terlepas dari pertumbuhan dan perkembangannya,
satu benih sel sperma hampir tidak terlihat dengan mikroskop
sementara yang lain akan tumbuh menjadi hewan yang sangat
besar. Segala sesuatu memiliki garis perkembangannya sendiri
dan demikian pula manusia, dan karenanya zagdir-nya tidak

berbeda secara alami dari zagdir hal-hal lain.



Takdir dan Predestinasi



Penciptaan Kebaikan dan
Keburukan

Oleh karena itu, jelas bahwa zgdir yang dimaknai sebagai
ketetapan mutlak mengenai kebaikan dan keburukan oleh Allah
sebuah anggapan yang dengannya kata ini sekarang terhubung
tak terpisahkan oleh pemahaman umum dan pemahaman

cendekiawan, sama sekali tidak dikenal dalam Quran Suci!, ti-

1 Hanya ada satu kejadian dalam Quran Suci di mana kata turunan dari
taqdir digunakan untuk menunjukkan nasib seseorang. Berbicara tentang istri
Luth, Quran Suci berfirman:

“Kami memutuskan bahwa ia benar-benar golongan yang tertinggal" (15: 60;
27:57). Namun, bahkan di sini hal itu tidak bermakna bahwa Allah telah menetapkan
bahwa dia harus menjadi pelaku kejahatan. Ada penyebutan di sini disebutkan
mengenai suatu ketetapan yang berlaku bagi semua pelaku kejahatan, bahwa
mereka harus menanggung akibat buruk dari apa yang telah mereka perbuat;
dia (istri Luth) bukanlah termasuk orang yang beriman melainkan seorang kafir,
sehingga ketika hukuman llahi menimpa para pelaku kejahatan, dia ditetapkan
untuk bersama mereka.



Takdir dan Predestinasi

dak pula dalam kamus bahasa Arab. Doktrin predestinasi ada-
lah perkembangan belakangan, dan tampaknya merupakan
hasil dari benturan antara Islam dengan pemikiran keagamaan
Persia. Doktrin bahwa ada dua Pencipta, pencipta kebaikan
dan pencipta keburukan, telah menjadi doktrin sentral agama
Majusi, sebagaimana Trinitas telah menjadi doktrin sentral
agama Kristen. Agama Islam mengajarkan monoteisme (tau-
hid) yang paling murni, dan mungkin dalam rangka memban-
tah doktrin dualistik agama Majusi itulah muncul diskusi apa-
kah Allah itu pencipta keburukan atau tidak. Diskusi-diskusi
ini menjadi sangat panas dan memunculkan banyak masalah
cabang. Semua ini hanya disebabkan oleh kesalahpahaman
tentang hakikat kebaikan dan keburukan. Allah menciptakan
manusia dengan daya-daya tertentu yang dapat ia gunakan
dalam batasan-batasan tertentu, dan penggunaan daya-daya
inilah dalam satu cara atau cara lainnya yang menghasilkan
kebaikan atau keburukan. Sebagai contoh, Allah telah menga-
runiakan manusia kemampuan berbicara yang dapat ia gu-
nakan baik untuk berbuat kebaikan bagi kemanusiaan atau
untuk menimpakan keburukan padanya, baik untuk menga-
takan kebenaran dan mengucapkan kata-kata yang baik, atau
untuk menyebarkan kebohongan dan fitnah. Demikian pula,
manusia telah dianugerahi dengan berbagai daya lainnya yang
dapat digunakan untuk kebaikan maupun untuk keburukan.
Oleh karena itu, kontroversi mengenai apakah Allah adalah
pencipta kebaikan dan keburukan muncul semata-mata dari

kesalahpahaman tentang hakikat kebaikan dan keburukan.



Penciptaan Kebaikan dan Keburukan

Perbuatan yang sama bisa menjadi kebajikan dalam satu ke-
sempatan dan menjadi keburukan dalam kesempatan lain.
Pukulan yang dilayangkan untuk membela diri atau untuk
membela orang yang tak berdaya adalah kebajikan, sedang-
kan pukulan yang dilayangkan secara agresif adalah kejahatan.
Maka dari itu, keburukan juga disebut zu/m (kezaliman) yang
bermakna menurut para ahli bahasa, menempatkan sesuatu di
tempat yang tidak semestinya, baik karena kurang, atau berlebib,
atau karena menyimpang dari waktu atau tempatnya (Raghib).
Jadi, penggunaan suatu daya dengan cara yang tepat atau pada
saat yang tepat atau di tempat yang tepat adalah kebajikan,
dan penggunaannya dengan cara yang salah atau pada saat
yang salah atau di tempat yang salah adalah keburukan. Oleh
karena itu, Quran Suci sama sekali tidak membahas persoal-
an penciptaan kebaikan dan keburukan. Ia berbicara tentang
penciptaan langit dan bumi serta segala sesuatu yang ada di
dalamnya; ia berbicara tentang penciptaan manusia; ia berbi-
cara tentang penganugerahan kemampuan-kemampuan ter-
tentu kepadanya dan pemberian daya-daya tertentu; ia mem-
beri tahu kita bahwa manusia dapat menggunakan daya dan
kemampuan ini dalam batasan-batasan tertentu sebagaimana
halnya semua ciptaan lain ditempatkan dalam batasan-batas-
an tertentu dan batasan dari setiap jenis itu adalah zgdir-nya.
Namun dalam Quran Suci, tidak ada penyebutan tentang
taqdir yang bermakna penciptaan perbuatan baik dan buruk

ataupun ketetapan mutlak mengenai kebaikan dan keburukan

oleh Allah.



Takdir dan Predestinasi

Ayat berikut ini terkadang dikutip untuk menunjukkan
bahwa Allah adalah Pencipta perbuatan manusia:

“‘Dan Allah telah menciptakan kamu dan barang
yang kamu buat.” (37:96).

Kata Arab untuk kamu perbuat adalah ta‘malin dari amila
yang bermakna baik melakukan maupun membuat. Jadi kata-
kata tersebut terkadang diartikan bermakna apa yang kamu la-
kukan alih-alih apa yang kamu buat, dan dari sini disimpulkan
bahwa Allah adalah Pencipta perbuatan manusia dan karena
perbuatan ini ada yang baik serta ada yang buruk, maka Allah
adalah Pencipta perbuatan buruk manusia. Konteksnya bagai-
manapun menunjukkan bahwa 4 ta‘malin di sini bermakna
apa yang kamu buat dan bukan apa yang kamu lakukan, dan
ayat yang dimaksud tidak berbicara tentang perbuatan baik
dan buruk manusia melainkan tentang berhala dan batu yang
disembah. Ayat sebelumnya 91-93 berbicara tentang Ibrahim
yang menghancurkan berhala-berhala; ayat 94 mengatakan
bahwa ketika orang-orang melihat berhala mereka hancur,
mereka mendatangi Ibrahim; ayat 95, 96 berisi argumen

Ibrahim menentang penyembahan berhala;
“Apakah kamu menyembah barang yang kamu

pahat? Dan Allah telah menciptakan kamu dan
barang yang kamu buat.”

10



Penciptaan Kebaikan dan Keburukan

Nah, kata-kata penutup apa yang kamu buat jelas meru-
juk pada berhala-berhala yang mereka buat, dan argumennya
jelas bahwa apa yang dipahat oleh tangan manusia sendiri ti-
dak mungkin menjadi Tuhan, karena Allah adalah pencipta
manusia sekaligus batu-batu yang dibuat menjadi berhala. Ini
adalah makna yang diberikan dalam Rih al-Madni. Menurut
sebagian ahli tafsir, kata-kata tersebut bersifat interogatif

(pertanyaan):

“Dan Allah telah menciptakan kamu, dan apa yang

kamu lakukan?

Namun dapat ditambahkan bahwa Allah diakui oleh
Quran Suci sebagai sebab pertama dan penyebab utama dari
segala sesuatu. Akan tetapi, ini tidak berarti bahwa Dia adalah
pencipta perbuatan manusia. Tidak diragukan lagi Dia telah
menciptakan manusia; Dia juga telah menciptakan kondisi di
mana manusia bisa hidup dan bertindak; namun tetap saja
Dia telah menganugerahi manusia kebebasan memilih untuk
bagaimana bertindak, yang dapat ia gunakan di dalam ba-
tasan-batasan tertentu, sama seperti semua daya dan kemam-
puan lainnya yang digunakan dalam batasan-batasan dan
hanya sesuai dengan hukum-hukum tertentu. Demikianlah

dalam Quran Suci:

11



Takdir dan Predestinasi

“Kebenaran adalah dari Tuhan kamu; maka
barangsiapa suka ia boleh beriman, dan barangsiapa
ia suka ia boleh kafir “ (18:29).

Dan karena manusia dapat menggunakan kebebasan atau
kehendaknya dalam melakukan atau tidak melakukan sesua-
tu, dia bertanggung jawab atas perbuatannya sendiri dan me-

nanggung konsekuensinya.?

2 Kontroversi yang tidak berguna mengenai apakah Allah itu pencipta
perbuatan manusia atau bukan, pernah membuat dunia Islam pecah ke dalam
tiga kubu. Kaum Jabariyah berpendapat bahwa Allah adalah pencipta perbuatan
manusia, baik itu kebaikan maupun keburukan, dan manusia sama sekali tidak
berdaya dalam hal ini. la bergerak sebagaimana tangan llahi menggerakkannya,
tidak memiliki pilihan, tidak pula kekuatan maupun kehendak untuk menyimpang
sehelai rambut pun dari apa yang telah ditetapkan Allah. Kelompok lain berada
pada posisi ekstrem yang berlawanan, dengan berpendapat bahwa manusia
sebagai pencipta perbuatannya sendiri, memiliki kendali penuh atasnya. Ini adalah
pandangan yang diadopsi kemudian oleh Muktazilah yang pendirinya adalah Wasil
bin Atha'. Argumen mereka adalah bahwa mustahil Allah memaksa seseorang
untuk melakukan sesuatu kemudian menghukumnya karena perbuatan itu. Umum
nya umat Islam berpendapat bahwa kedua pandangan ini adalah pandangan
ekstrem. Namun dalam merumuskan jalan tengah, mereka mengadopsi posisi yang
tidak terlalu jelas. Mereka berpendapat bahwa iman adalah jalan tengah antara
Jjabar dan gadar namun untuk mewujudkan rekonsiliasi antara kedua pandangan
ekstrem ini, mereka memperkenalkan teori kasb yang bermakna akuisisi. Inti dari
teori ini adalah "bahwa manusia tidak dipaksa secara mutlak, tidak pula menjadi
pribadi yang bebas mutlak" (Klein, Religion of Islam, him. 104). Sejauh ini posisi
tersebut logis, namun diskusi-diskusi selanjutnya membawa para pemegang
pandangan ini pada posisi absurd bahwa manusia hanya bebas secara lahiriah,
namun tidak secara batin. Memang benar bahwa kehendak manusia bekerja
dalam batasan-batasan tertentu qadaratau taqdir Allah, namun tidak benar bahwa
kehendak llahi memaksanya untuk mengambil jalan tertentu. Mungkin ada seratus
satu penyebab keputusannya dalam kasus tertentu, dan tanggung jawabnya

12



Makna Qadar dan Taqdir

mungkin bervariasi sesuai dengan keadaan-keadaan tersebut namun tetap saja
pilihan itu adalah miliknya dan begitu pula tanggung jawabnya.

13



14

Takdir dan Predestinasi



Kehendak llahi dan
Kehendak Manusia

Banyak kesalahpahaman terjadi mengenai hubungan ke-
hendak Ilahi dengan kehendak manusia. Semua kemampuan
yang dianugerahkan kepada manusia berasal dari sifat-sifat
Allah Yang Agung. Namun semua sifat manusia itu tidak
sempurna dan hanya dapat digunakan dalam batasan-batas-
an tertentu dan sampai tingkat tertentu. Allah Maha Melihat
dan Maha Mendengar; manusia juga melihat dan mendengar,
namun sifat-sifat ini dalam dirinya tidak dapat dibandingkan
dengan sifat Allah Yang Maha melihat dan Maha mendengar,
karena sifat-sifat manusia itu hanyalah gambaran yang tidak
sempurna dan miniatur dari sifat-sifat Dzat Ilahi yang sem-
purna dan tak terbatas, sebagaimana cermin kodrat manusia
itu sendiri tidak sempurna dan terbatas. Karena alasan yang

sama, penggunaan sifat-sifat ini oleh manusia juga tunduk

15



Takdir dan Predestinasi

pada batasan-batasan dan hukum-hukum tertentu. Hal yang
sama berlaku bagi pengetahuan manusia tentang segala sesu-
atu, penggunaan kekuasaannya atas segala sesuatu, dan peng-
gunaan kehendaknya dalam kaitannya dengan segala sesuatu.
Semua ini tunduk pada batasan dan hukum. Kehendak ma-
nusia memiliki hubungan yang sama dengan kehendak Ilahi
sebagaimana sifat-sifatnya yang lain berhubungan dengan si-
fat-sifat Allah. Ia dapat menggunakannya dalam batasan dan
hukum, dan terdapat variasi keadaan yang sangat besar yang
menentukan pilihannya dalam setiap kasus. Namun, tidaklah
benar bahwa pilihan untuk menggunakannya telah dicabut
darinya. Faktanya ialah bahwa, sekalipun terdapat berbagai
keterbatasan, ia tetap bebas untuk menggunakan kehendak-
nya. Oleh karena itu, meskipun ia mungkin tidak selalu ber-
tanggung jawab dalam kadar yang sama atas segala sesuatu
yang dilakukannya—dan berbagai keadaan akan menentukan
sejauh mana tanggung jawabnya, yang dalam sebagian kasus
sangat kecil, hampir dapat diabaikan, dan dalam kasus lain
sangat besar—namun ia tetap merupakan pribadi yang bebas
dan bertanggung jawab atas apa yang dilakukannya.
Sekarang saya mengambil ayat-ayat Al-Quran yang ber-
kaitan dengan masalah ini. Argumen bahwa manusia melaku-
kan perbuatan jahat karena Allah menghendakinya demikian,
diletakkan di mulut para penentang Nabi Suci pada beberapa

kesempatan. Ambil contoh berikut ini:

16



Kehendak llabi dan Kehendak Manusia

“Orang-orang musyrik berkata: Jika Allah
menghendaki, niscaya kami tak akan musyrik, dan
tak pula nenek moyang kami, demikian pula kami tak
akan mengharamkan apa-apa. Demikianlah orang-
orang sebelum mereka mendustakan (kebenaran),
sampai mereka merasakan siksaan Kami. Katakan:
Apakah kamu mempunyai pengetahuan hingga
kamu mengemukakan itu kepada kami? Kamu tiada
lain hanyalah mengikuti dugaan, dan kamu hanya
berkata dusta. Katakanlah: Bukti yang meyakinkan
adalah kepunyaan Allah; lalu jika la menghendaki, la

akan memimpin kamu semua.” (6:149-150).

Pernyataan orang-orang musyrik di sini adalah bahwa apa
yang mereka lakukan sesuai dengan kehendak Allah, dan ini
dikecam sebagai sekadar persangkaan dan kedustaan. Dan un-
tuk melawannya, dua argumen dikemukakan, pertama adalah
bahwa orang-orang terdahulu dihukum ketika mereka bersi-
keras dalam kejahatan mereka; jika apa yang mereka lakukan
itu karena Allah menghendakinya demikian, Dia tidak akan
menghukum mereka karenanya. Kedua adalah bahwa Allah

tidak pernah mengatakan demikian melalui nabi-nabi-Nya:

“Adakah kamu mempunyai sesuatu pengetahuan
sehingga dapat kamu kemukakan kepada kami?”

17



Takdir dan Predestinasi

Dan dalam ayat berikutnya, argumen tersebut dibawa le-

bih jauh:

“Jika Dia menghendaki, pasti Dia memberi petunjuk

kepada kamu semuanya”.

Kesimpulannya jelas. Jika Kehendak Allah mengharuskan
manusia dipaksa ke satu jalan, maka jalan itu pastilah jalan
petunjuk (hidayah). Namun manusia tidak dipaksa untuk
menerima jalan yang benar, apalagi dipaksa untuk mengikuti
jalan yang salah. Kehendak Ilahi dinyatakan melalui para nabi
yang dibangkitkan untuk menunjukkan apa yang baik dan
apa yang jahat, dan pilihan diberikan kepada manusia un-
tuk mengikuti yang satu atau yang lain. Hal itu secara jelas

ditetapkan:

“Sesungguhnya Kami telah menunjukkan jalan
kepadanya; ia boleh berterima kasih atau tidak
berterima kasih” (76:3).

Dan lagi:
“Kebenaran adalah dari Tuhan kamu; maka

barangsiapa suka ia boleh beriman, dan barangsiapa
ia suka ia boleh kafir’ (18:29).

18



Kehendak llabi dan Kehendak Manusia

Oleh karena itu, Kehendak Allah dilaksanakan dalam
pengutusan para nabi dan penunjukan jalan kebaikan dan ke-
burukan, sedangkan kehendak manusia dilaksanakan dalam

pemilihan satu jalan atau jalan lainnya. Hukum inilah yang

diungkapkan di akhir surah 76:

“Sesungguhnya (ayat-ayat) ini Peringatan, maka
barangsiapa suka (kebaikan bagi dirinya) hendaklah
dia mengambil jalan kepada Tuhannya. Dan kamu
tak akan suka (menempuh jalan itu), kecuali jika Allah
menghendaki” (76: 29-30).

Dan lagi dengan maksud yang sama:

“ltu tiada lain hanyalah Peringatan bagi sekalian
bangsa. Bagi siapa di antara kamu yang hendak
berjalan di jalan yang benar. Dan kamu tidaklah
menghendaki (menempuh jalan itu), terkecuali jika
dikehendaki oleh Allah, Tuhan sarwa sekalian alam.”
(81: 27-29).

Dapat dilihat bahwa di kedua tempat ini, Quran Suci di-
sebut diwahyukan untuk kemajuan manusia, namun, ditam-
bahkan, hanya dia yang memilih untuk lurus atau mengambil
jalan menuju Tuhannya yang akan memperoleh manfaat dari-
nya, yakni dia yang menggunakan kehendaknya ke arah yang

benar. Jadi manusia dibiarkan untuk menentukan pilihannya

19



Takdir dan Predestinasi

setelah Allah menurunkan wahyu, dan kehendak manusia un-
tuk membuat pilihan yang dengan demikian hanya dilaksa-
nakan setelah kehendak Allah dilaksanakan dalam penurunan
wahyu. Jika Allah tidak berkehendak untuk mewahyukan per-
ingatan tersebut, pilihan manusia tidak akan ada artinya sama
sekali. Inilah yang dimaksud dengan kata-kata kamu tidak
dapat menghendaki kecuali apabila dikehendaki Allah, yakni
jika Allah tidak berkehendak mengirimkan wahyu, manusia
tidak akan mampu membuat pilihan antara kebaikan atau

keburukan'*.

1 Para kritikus Barat terhadap Islam, yang selalu tidak pernah merenungkan
Quran Suci, secara terburu-buru membentuk opini bahwa Nabi Suci adalah
seorang oportunis, dan bahwa Quran Suci membuat pernyataan-pernyataan yang
kontradiktif, kadang mengajarkan kehendak bebas dan di lain waktu menekankan
predestinasi. Demikianlah Macdonald menulis dalam Encyclopaedia of Islam di
bawah entri gadar.

“Pernyataan-pernyataan kontradiktif Quran tentang kehendak bebas dan
predestinasi menunjukkan bahwa Muhammad adalah seorang Da'i dan politikus
oportunis, dan bukan seorang Da'i yang sistematis." Pandangan yang sama telah
diungkapkan oleh Sell:

“Kutipan-kutipan yang dibuat dari Quran dalam beberapa halaman terakhir
telah menunjukkan bahwa sementara beberapa bagian tampaknya mengaitkan
kebebasan kepada manusia, dan berbicara tentang konsekuensi tanggung
jawabnya, bagian lain mengajarkan fatalisme yang jelas dan nyata" ( Faith of Islam,
him. 338). Kedua penulis ini tidak mau bersusah payah mempelajari Quran Suci
sendiri dan mendasarkan pendapat di atas hanya pada fakta bahwa berbagai
golongan Muslim yang bertikai, semuanya, telah mengutip Quran Suci untuk
mendukung pendapat mereka, seolah-olah berbagai sekte Kristen tidak pernah
mengutip teks Alkitab untuk mendukung pernyataan mereka yang bertentangan!
Ayat yang telah saya bahas di sini dipandang oleh Sell sebagai "teks terkenal"
yang mendukung predestinasi. Namun jika sedikit pertimbangan diberikan pada
kata-katanya, maknanya dapat ditemukan dengan mudah. Ada kecenderungan
untuk memaksakan kesimpulan fatalisme bahkan pada kata-kata yang jelas. Di

20



Makna Qadar dan Taqdir

sini saya boleh mencatat beberapa ayat yang dikutip Hughes dalam Dictionary of
Islam-nya untuk mendukung doktrin predestinasi:

"semua perintah adalah kepunyaan Allah " (13: 31);

" Maka bukanlah kamu yang membunuh mereka, melainkan Allah-lah Yang
membunuh mereka; dan bukanlah engkau yang memukul tatkala engkau memukul
(musuh), tetapi Allah-lah Yang memukul (dia)" (8:17).

Nah, kedua ayat ini tampaknya tidak memiliki kaitan sedikit pun dengan
predestinasi; yang pertama berbicara tentang kedaulatan Allah dan yang kedua
mengatakan bahwa kekalahan dan pemukulan mundur pasukan Quraisy yang luar
biasa besar tidak mungkin dilakukan oleh Nabi, dan bahwa hal itu didatangkan
oleh Allah. Dua ayat lain yang dikutip oleh Hughes telah diterjemahkan secara
salah tetapi meskipun demikian ayat-ayat itu tidak memberikan warna apa pun
pada ketetapan kebaikan dan keburukan:

“Sesungguhnya Kami menciptakan segala sesuatu menurut ukuran(gadar)"
(54:49);

"Yang menciptakan, lalu menyempurnakan, Dan Yang memberi ukuran
(taqdir) lalu memberi petunjuk” (87: 2-3).

Sekarang, penerjemahan qadar sebagai ketetapan yang pasti dan
penerjemahan gaddara sebagai Dia telah menetapkan nasib mereka bertentangan
dengan semua kamus bahasa Arab. Keinginan penulis di sini telah menggantikan
kaidah-kaidah penafsiran. Ayat-ayat lain yang dikutip olehnya telah saya bahas
sepenuhnya, dan tidak ada satu pun darinya yang berbicara tentang predestinasi.

21



22

Takdir dan Predestinasi



Ilmu Azali Allah

Dengan demikian, doktrin penetapan nasib, atau pene-
tapan jalan baik bagi satu orang dan jalan jahat bagi orang
lain, tidak menemukan dukungan dari Quran Suci yang seca-
ra jelas memberikan pilihan kepada manusia untuk mengikuti
satu jalan atau jalan lainnya. Namun, dikatakan bahwa dok-
trin penetapan kebaikan dan keburukan merupakan konseku-
ensi dari doktrin Ilmu Azali (pra-pengetahuan/foreknowledge)
Allah. Jika Allah mengetahui apa yang akan terjadi di masa
depan, apakah seseorang tertentu akan mengikuti jalan yang
baik atau jalan yang jahat, maka orang tersebut pasti akan
mengikuti jalan tertentu itu, karena pengetahuan Allah tidak
mungkin salah.

Pertama-tama, harus dipahami dengan jelas apa yang
dimaksud dengan pengetahuan Allah tentang masa depan.
Faktanya adalah masa depan merupakan buku yang ter-

buka bagi Allah. Batasan ruang dan waktu yang itu berarti

23



Takdir dan Predestinasi

segalanya bagi manusia sama sekali tidak ada artinya bagi Allah.
Pengetahuan manusia tentang segala sesuatu dibatasi oleh
ruang dan waktu, tetapi bagi Dzat Yang Tak Terbatas, ruan
waktug yang tak terbatas itu seolah-olah hanyalah satu titik
tunggal, dan masa lalu serta masa depan adalah seperti masa
kini. Allah melihat atau mengetahui masa depan sebagaimana
seorang manusia mengetahui apa yang sedang lewat di depan
matanya. Oleh karena itu, pengetahuan Allah tentang masa
depan, meskipun jauh di atas dan jauh lebih unggul daripada
pengetahuan manusia, adalah seperti pengetahuan-Nya ten-
tang masa kini, dan pengetahuan semata tentang sesuatu tidak
mengganggu pilihan pribadi atau pelakunya. Oleh karena itu,
pra-pengetahuan Allah tidak ada hubungannya dengan pre-
destinasi (nasib yang sudah ditentukan).

24



Penulisan Musibah
oleh Allah

Pernyataan sering dijumpai dalam Quran Suci di mana
Allah disebut telah menuliskan kebinasaan suatu bangsa atau
batas umur seseorang atau suatu musibah. Ayat-ayat sema-
cam itu juga telah disalahartikan sebagai pendukung doktrin
predestinasi. Kesalahpahaman ini disebabkan oleh penafsiran
yang salah terhadap kata kizib yang biasanya membawa arti
tulisan tetapi telah digunakan secara bebas dalam literatur
Arab dan dalam Quran Suci itu sendiri dalam berbagai makna.

Al-Raghib mengatakan:

“Kata kitabah membawa arti itsbat yakni
menetapkan atau mengukuhkan, dan taqdir yakni
mengukur, dan ijab yakni mewajibkan, dan fardh
yakni mengharuskan, dan ‘azm bil kitabah yakni

25



Takdir dan Predestinasi

tekad untuk menuliskan”. Dan lebih lanjut dinyatakan
bahwa kitabah juga bermakna qadha’ yakni apa
yang telah dilaksanakan, dan juga bermakna hukm
yakni hukum, dan ‘ilm yakni pengetahuan. Contoh
penggunaan ini diberikan:

“Allah telah menulis (Ar. kataba): Aku pasti akan
menang, Aku dan Uusan-Ku  (58:21).

“ Katakanlah: Tak ada kesusahan akan menimpa
kami selain apa yang telah ditetapkan (Ar. kataba)
oleh Allah kepada kami “(9:51).

“Katakanlah: Biarpun kamu tetap tinggal di rumah
kamu, namun orang yang sudah ditetapkan (Ar.
kutiba) mati, akan keluar, ke tempat di mana mereka
akan dibunuh” (3:154).

Nah, di semua tempat ini tidak ada penyebutan tentang
predestinasi atau penetapan nasib sebelumnya atas jalan jahat
bagi pelaku kejahatan. Pada contoh pertama, maknanya jelas
bahwa perintah atau titah telah keluar dari Allah bahwa Nabi
akan menang, dan perintah Allah pasti terlaksana. Allah te-
lah menetapkan hanya berarti bahwa itu adalah perintah Allah
bahwa hal seperti itu harus terjadi. Tidak perlu mencari refe-
rensi ke tulisan sebelumnya atau perintah sebelumnya, karena
perintah atau tulisan itu ada dalam kata-kata ini sendiri, tetapi
jika perlu, referensinya mungkin kepada banyak nubuat yang

dijumpai dalam Quran Suci mengenai kemenangan akhir

26



Penulisan Musibah oleh Allab

Nabi Suci dan yang pada kenyataannya telah dituliskan dalam
arti harfiah.

Dalam dua contoh lainnya, terdapat penyebutan tentang
penulisan kesusahan atau kematian. Pertama-tama, harus
diingat bahwa bahkan jika dengan penulisan kematian atau
kesusahan itu dimaksudkan bahwa hal itu telah ditakdirkan
sebelumnya bagi mereka, hal itu tidak memberikan dukungan
apa pun pada doktrin predestinasi yang berarti bahwa jalan ja-
hat seorang pelaku kejahatan telah ditetapkan sebelumnya ba-
ginya dan bahwa tidak ada pilihan yang tersisa baginya untuk
mengambil jalan yang baik atau jahat. Kematian atau kesusah-
an disebabkan oleh keadaan-keadaan di luar kendali manusia,
sedangkan melakukan kebaikan atau keburukan adalah sepe-
nuhnya masalah pilihan manusia sendiri menurut ajaran yang
jelas dari Quran Suci. Namun faktanya tidak ada penyebutan
tentang ketetapan takdir sebelumnya (pre-ordaining) di sini,
karena kata kataba berarti memerintahkan dan bukan menak-
dirkan sebelumnya. Faktanya, kitdbah terkadang berarti seka-

dar berniat akan sesuatu, sebagaimana dijelaskan al-Raghib:

“Alasannya adalah bahwa sesuatu itu pertama-
tama diniatkan, kemudian diucapkan dan kemudian
dituliskan. Jadi niat adalah awal dan penulisan adalah
akhir, dan oleh karena itu kata kitabah digunakan
untuk menandakan niat semata yang merupakan
awal ketika dimaksudkan untuk menekankannya
dengan penulisan’.

27



Takdir dan Predestinasi

Kembali ke Quran Suci sendiri, sementara ia berbicara
tentang kesusahan yang dituliskan di satu tempat, ia berbicara
tentang hal itu sebagai datang dengan izin atau pengetahu-
an atau perintah Allah di tempat lain. Bandingkan dua ayat
berikut:

“Tiada musibah yang menimpa di bumi, dan tak pula
(menimpa) dirimu, melainkan itu ada dalam Kitab
(lauh mahfuzh) sebelum Kami wujudkan itu” (57:22);

“Tak ada musibah akan menimpa kecuali dengan
izin Allah. Dan barangsiapa beriman kepada Allah,
la akan memberi petunjuk kepada hatinya. Dan Allah
itu Yang Maha-mengetahui segala sesuatu” (64:11).

Kata idzn yang digunakan di sini bermakna, menurut al-
Raghib, pengetahuan tentang sesuatu, di mana terdapat ber-
samanya juga masyiah atau izin atau perintah. Jelas dari per-
bandingan kedua ayat ini bahwa apa yang disebut kizabah di
satu tempat disebut 7dzn di tempat lain. Jadi penulisan Allah
hanyalah pengetahuan atau izin atau perintah-Nya.

Kitab Suci memberikan cahaya lebih lanjut tentang ma-
salah ini, di mana ia menyebutkan tentang Niat Ilahi untuk
membawa orang-orang beriman kepada kesempurnaan me-
lalui kesulitan. Demikianlah berbicara tentang orang-orang

beriman secara khusus, dikatakan:

28



Penulisan Musibah oleh Allab

“Dan sesungguhnya Kami akan menguji kamu
dengan sesuatu dari ketakutan dan kelaparan dan
kehilangan harta dan jiwa dan buah-buahan. Dan
berilah kabar baik kepada orang yang sabar, (Yaitu)
orang yang apabila suatu musibah menimpa mereka,
mereka berkata: “Sesungguhnya kami ini kepunyaan
Allah, dan kami akan kembali kepada-Nya”. Ini
adalah orang yang memperoleh kurnia dan rahmat
dari Tuhan mereka; dan ini adalah orang yang
terpimpin pada jalan yang benar.” (2:155-157).

Prinsip yang ditetapkan di sini adalah bahwa orang-orang
beriman dibawa menuju kesempurnaan melalui kesulitan dan
ujian, karena kita diberitahu bahwa Allah bermaksud untuk
menguji orang-orang beriman melalui berbagai jenis pen-
deritaan, dan melalui kesabaran dalam penderitaan, mereka
menjadikan diri mereka layak mendapatkan keberkahan dan
rahmat Ilahi. Oleh karena itu, ketika orang-orang beriman di-

buat untuk mengatakan,

“Tak ada kesusahan akan menimpa kami selain apa
yang telah ditetapkan oleh Allah kepada kami “ (9:51)

[tu merujuk pada kehendak Ilahi sebagaimana dinyatakan
di atas bahwa mereka dibuat menderita penderitaan demi ke-
sempurnaan mereka sendiri. Penulisan penderitaan oleh Allah

bagi mereka, oleh karena itu, hanya bermakna bahwa hukum

29



Takdir dan Predestinasi

Ilahi adalah mereka akan dibawa menuju kesempurnaan me-
lalui penderitaan. Serupa adalah makna dari 3:154.

Baik ayat-ayat yang dikutip di atas maupun ayat-ayat
lain yang serupa yang berbicara tentang penulisan penderi-
taan bagi orang-orang beriman hanya mengajarkan pelajaran
terbesar dalam hidup itu, yakni kepasrahan dalam kesulitan.
Kaum Muslim diajarkan untuk tetap benar-benar ridha keti-
ka mereka harus menghadapi kesulitan atau kematian dalam
pemenuhan tugas-tugas mereka. Jika seorang Muslim meng-
hadapi kesulitan atau bahkan kematian, ia harus yakin bah-
wa itu adalah atas kehendak Allah, yang merupakan makna
sebenarnya dari kitibah dalam kasus-kasus seperti itu. Iman
itu menopang seorang Muslim dalam kesulitan karena ia tahu
bahwa dari kesulitan yang terjadi atas kehendak Allah Yang
Mahabaik pastilah akan datang kebaikan. Ada pesan dalam
ayat-ayat ini bahwa seorang Muslim harus menghadapi segala
kesulitan dengan gagah berani dan jangan pernah berputus

asa dari rahmat Allah.

30



Lauh Mahfuzh

Beberapa patah kata perlu ditambahkan dalam kaitan ini
mengenai lauh mahfizh yang umumnya dianggap memu-
at seluruh ketetapan Allah dalam bentuk tulisan. Kata /lauh
bermakna sekeping papan sebagaimana dalam 54:13, dan juga
bermakna papan/lempeng untuk menulis, dan mahfizh ber-
makna yang terjaga. Ungkapan lauh mahfizh hanya muncul
satu kali dalam Quran Suci dan di sana disebutkan dalam ka-

itannya dengan penjagaan Al-Quran itu sendiri:

“Tidak, itu adalah Qur’an yang mulia. Dalam Loh
yang dijaga. (lauh mahfizh)” (85:21-22).

Kata /auh dalam bentuk jamaknya a/waih digunakan da-
lam kaitannya dengan kitab-kitab Musa:

31



Takdir dan Predestinasi

“Dan Kami tetapkan kepadanya, pada (alwah) loh
batu , peringatan tentang apa saja, dan penjelasan
tentang segala sesuatu” (7:145).

Alwaih milik Musa dan lauh milik Al-Quran adalah sama;
hanya saja dalam kasus Al-Quran, lauh tersebut dinyatakan
sebagai mahfizh atau terjaga, yang penjelasannya adalah “bah-
wa Al-Quran terlindung dari perubahan dan penggantian”
(Raghib). Maknanya persis sama dengan yang dinyatakan di

tempat lain mengenai Quran Suci:

“Sesungguhnya Kami telah menurunkan Peringatan
(Adz-Dzikr), dan sesungguhnya Kami adalah
penjaganya” (15:9).

Makna dalam kedua kasus tersebut adalah bahwa tidak
ada perubahan yang akan menemukan jalan masuk ke dalam
teks Quran Suci dan bahwa ia akan dipelihara dalam kemur-
nian yang utuh. Sejauh menyangkut Quran Suci, tidak ada
penyebutan di dalamnya mengenai sebuah lauh mahfizh
tempat ketetapan-ketetapan Allah dituliskan. Dalam Kamus
Al-Quran-nya, al-Raghib mengatakan bahwa “hakikatnya
belum diungkapkan kepada kita”. Satu hal yang jelas adalah
bahwa penulisan Allah tidaklah sama sifatnya dengan penulis-
an manusia; karena manusia membutuhkan pena, tinta, dan
alat tulis, sedangkan Allah tidak. Poin ini telah dijelaskan di
tempat lain sehubungan dengan sifat-sifat Ilahi di mana telah

32



Lauh Mahfuzh

ditunjukkan bahwa meskipun berbicara, melihat, mendengar,
dan perbuatan-perbuatan lainnya disandarkan kepada Allah,
namun hakikat perbuatan-perbuatan ini sangat berbeda dari
perbuatan manusia, karena Allah tidak membutuhkan sarana
untuk melakukan suatu tindakan sementara manusia mem-
butuhkannya. Oleh karena itu, penulisan Allah tidak mem-
butuhkan papan atau tinta atau pena, dan jika lauh mahfizh
dibicarakan dalam hadis tertentu, itu hanya bermakna pe-
ngetahuan Allah yang agung dan meliputi segalanya, yang di
hadapan-Nya segala sesuatu adalah sejelas tulisan di hadapan

manusia.

33



34

Takdir dan Predestinasi



Allah Tidak Menyesatkan

Sebuah kesalahpahaman yang sangat besar mengenai ajar-
an Quran Suci adalah anggapan bahwa Quran menyematkan
sifat menyesatkan kepada Allah. Tidak ada yang lebih jauh
dari kebenaran selain hal itu. Sementara A/-Hidi atau Yang
Maha Pemberi Petunjuk adalah salah satu dari sembilan pu-
luh sembilan nama Allah (Asmaul Husna) yang diterima oleh
seluruh umat Islam, A-Mudpill atau Yang Menyesatkan tidak
pernah diakui sebagai nama Allah, tidak pula pernah terlin-
tas di kepala seorang Muslim untuk memberikan nama se-
macam itu kepada Allah. Jika Maha menyesatkan adalah sifat
Allah sebagaimana halnya memberi petunjuk, pastilah nama
Al-Mudpill seharusnya dimasukkan dalam daftar nama-nama-
Nya sebagaimana A/-Hadi. Namun Quran Suci yang beru-
lang kali menyatakan bahwa milik Allah-lah segala nama yang
terbaik (Asmaul Husna), tidak mungkin menyematkan ke-

pada-Nya apa yang secara jelas disematkan-Nya kepada Iblis,

35



yaitu menyesatkan manusia. Fakta ini bersifat konklusif (me-
yakinkan) sejauh menyangkut masalah penyesatan manusia,
namun terdapat beberapa pertimbangan lain yang mengarah
pada kesimpulan yang sama. Pengakuan para pendosa sendi-
ri sebagaimana disebutkan berulang kali dalam Quran Suci
adalah bahwa para pemimpin besar merekalah yang menye-
satkan mereka atau bahwa Setanlah yang menyesatkan mere-

ka. Tidak sekali pun mereka beralasan bahwa Allah-lah yang

Takdir dan Predestinasi

menyesatkan mereka:

36

“Setiap kali suatu umat masuk, ia mengutuk
saudaranya; sampai tatkala mereka semua susul-
menyusul masuk di dalamnya, yang terakhir di antara
mereka berkata kepada yang pertama, Tuhan kami,
mereka telah menyesatkan kami, maka berikan siksa
Neraka lipat dua kepada mereka” (7:38).

“Oh, celaka sekali aku ini! Sekiranya aku tak
mengambil orang itu sebagai kawan! Sesungguhnya
ia telah menyesatkan aku dari Peringatan setelah itu
datang kepadaku.” (25: 28-29).

“Dan tiada yang menyesatkan kami kecuali orang-
orang durhaka.” (26:99).

“Dan mereka berkata: Tuhan kami, sesungguhnya
kami taat kepada pemimpin-pemimpin kami dan
orang-orang besar kami, maka mereka menyesatkan

kami dari jalan (yang benar). Tuhan kami, berilah



Allah Tidak Menyesatkan

mereka siksaan lipat ganda, dan laknatilah mereka
dengan laknat yang besar” (33:67-68).

“Dan orang-orang kafir berkata: Tuhan kami,
perlihatkanlah kepada kami orang yang menyesatkan
kami dari golongan jin dan manusia, agar kami dapat
menginjak-nginjak mereka di bawah telapak kaki
kami, sehingga mereka menjadi golongan orang
yang paling rendah” (41:29).

Seandainya Allah benar-benar menyesatkan manusia,
alasan terbaik mereka pada Hari Kiamat pastilah bahwa me-
reka tidak pantas dihukum karena Allah Sendiri yang telah
menyesatkan mereka. Namun tidak sekali pun alasan itu dike-
mukakan, dan selamanya para pemimpin yang berdosa, dari
kalangan manusia dan jin, yang dituduh oleh para pengikut
yang berdosa sebagai pihak yang telah menyesatkan mereka.
Ini adalah argumen konklusif lainnya bahwa bukan Allah
Yang menyesatkan manusia.

Quran Suci penuh dengan pernyataan yang menegaskan
bahwa Allah mengutus para rasul-Nya dan memberikan wah-
yu demi petunjuk manusia. Aturan umum yang ditetapkan
sechubungan dengan perlakuan Ilahi terhadap umat manusia

diletakkan sejak awal:

“Sesungguhnya akan datang kepada kamu petunjuk
dari-Ku, lalu barang siapa mengikuti petunjuk-Ku, tak

37



Takdir dan Predestinasi

ada ketakutan akan menimpa mereka, dan mereka
tak akan susah.” (2:38).

Mustahil bahwa Allah Yang begitu sangat menginginkan
memberikan petunjuk bagi manusia, justru Dia Sendiri yang
menyesatkannya. Memberi petunjuk dan menyesatkan adalah
dua hal yang bertentangan yang tidak mungkin terkumpul
dalam satu dzat. Quran Suci sendiri menarik perhatian pada

poin ini:

“Dan bukanlah (sifat) Allah untuk menyesatkan
suatu kaum, setelah la memberi petunjuk kepada
mereka; sampai-sampai la menjelaskan kepada
mereka tentang apa yang mereka harus menjaga
diri” (9:115).

Argumennya jelas. Dzat Yang memberikan petunjuk kepa-
da suatu kaum tidak mungkin menyesatkan mereka; bagaima-
na mungkin disandarkan kepada Allah bahwa Dia membuat
manusia jatuh ke dalam kejahatan padahal Dia mengirimkan
rasul-rasul-Nya untuk menjelaskan kepada manusia bahwa

mereka harus menjaga diri dari kejahatan.

38



Idhlal yang Disandarkan
kepada Allah

Pendapat keliru bahwa Allah menyesatkan manusia mun-
cul dari kesalahpahaman terhadap makna kata idhlil ketika
disandarkan kepada Allah. Kata idhli/ membawa berbagai
makna selain menyesatkan. Akan terlihat bahwa di mana pun
idhlal disandarkan kepada Allah, hal itu hanya berkaitan de-
ngan orang-orang fasik, orang-orang yang zhalim, dan orang-
orang yang melampaui batas, dan tidak pernah berkaitan de-

ngan manusia secara umum:

“Adapun orang kafir, mereka berkata: Apakah
yang dikehendaki Allah dengan perumpamaan ini?
Dengan ini la biarkan banyak orang dalam kesesatan
(yudhillu), dan dengan ini la pimpin banyak orang
pada jalan yang benar. Dan dengan ini la tidak

39



Takdir dan Predestinasi

membiarkan dalam kesesatan (yudhillu) selain
orang yang durhaka (fasiqin). Orang-orang yang
melanggar perjanjian Allah setelah itu dikukuhkan
dan memotong apa yang diperintahkan Allah supaya
disambung, dan berbuat kerusakan di bumi.” (2:
26-27).

“Allah mengukuhkan orang-orang yang beriman
dengan sabda yang mantap dalam kehidupan di
dunia dan di Akhirat; dan Allah membiarkan kaum
lalim (zhalimin) dalam kesesatan (yudhillu); dan Allah
mengerjakan apa yang la kehendaki.” (14:27).

“Demikianlah Allah membiarkan dalam kesesatan
(yudhillu) siapa saja yang melebihi batas, yang
ragu-ragu” (40:34).

Saya menerjemahkan idhlil sebagaimana digunakan da-
lam ayat-ayat di atas dengan makna menyesatkan, namun itu
bukanlah makna yang tepat di sini. Bahkan jika makna ini
diadopsi, satu hal yang jelas adalah bahwa Allah tidak pernah
disebut menyesatkan manusia secara umum atau pun orang-
orang saleh; selalu orang-orang fasik, orang-orang zhalim, dan
orang-orang yang melampaui batas—yakni orang-orang yang
telah tersesat sendiri—yang disebut disesatkan oleh Allah.
Mereka telah memilih jalan pilihan mereka sendiri dan me-
reka telah tersesat; sebagaimana dinyatakan dengan jelas di

tempat lain, para pemimpin mereka yang jahatlah yang telah

40



Idhlal yang Disandarkan kepada Allah

menyesatkan mereka, dan oleh karena itu kata idhlal' di sini

pasti membawa makna lain. Al-Raghib berkata:

“Idhlal ada dua jenis. Jenis pertama adalah di mana
dhalal (atau tersesat) adalah penyebab dari idh/al.
Hal ini pun bisa terjadi dalam dua cara;

1. Ketika sesuatu itu sendiri telah hilang (tersesat)
dari Anda, sebagaimana Anda mengatakan, adhlaltu
al-ba‘fra yang maknanya adalah, saya kehilangan
unta itu (tetapi menurut makna biasa, artinya
seharusnya, saya menyesatkan unta itu, yang mana
tidak benar dalam kasus ini); dan

2. Ketika Anda menilai seseorang berada dalam
kesesatan atau tersesat; dan dalam kedua kasus
ini, ketersesatan pada pihak objek idh/al adalah
penyebab dari idhlal atau penyesatan itu. Jenis kedua
adalah di mana idhlal atau menyesatkan adalah

penyebab dari ketersesatan objek idhlal tersebut,

1 Idhlal adalah bentuk kausatif dari dhaladl yang menurut al-Raghib
bermakna menyimpang dari jalan yang lurus, dan kata ini diterapkan pada setiap
penyimpangan dari jalan yang benar, baik itu disengaja atau karena lupa, dan baik
itu sangat kecil atau sangat besar... dan karenanya kata ini dapat diterapkan pada
kesalahan sekecil apa pun pada diri seseorang. Demikianlah dalam 93:7, di mana
kata tersebut digunakan mengenai Nabi Suci, itu hanya bermakna bahwa meskipun
dalam pencarian akan hal itu, beliau masih belum mendapat petunjuk dari Allah,
dan dalam 12:95 itu hanya menunjukkan cinta Yakub yang sangat besar kepada
Yusuf, dan dalam 26:20 dalam kasus Musa, itu hanya menunjukkan kelupaan di
pihak Musa. Dalam 2:282, kata tadhilla digunakan mengenai saksi wanita hanya
dalam arti bahwa dia mungkin lupa atau dia mungkin tidak ingat (Raghib).

41



Takdir dan Predestinasi

dan dengan cara inilah Anda menghiasi kejahatan
kepada seseorang sehingga ia jatuh ke dalamnya.”

Dalam kedua nuansa dari makna pertama tersebut, kata
idhlal telah digunakan secara bebas dalam literatur Arab.
Contoh idplil yang bermakna kehilangan sesuatu (bukan
menyesatkannya) telah diberikan di atas. Banyak contoh lain
dikutip dalam kamus-kamus. Namun kata tersebut sebagai-
mana digunakan dalam Quran Suci membawa makna me-
nilai atau mendapati seseorang berada dalam kesesatan, dan
banyak contoh penggunaan kata ini dijumpai dalam literatur
Arab umum maupun dalam Hadis. Demikianlah dalam sebu-
ah syair Tarfa, kata-kata adhallani shadigi bermakna temantku
menilaiku berada dalam kesalahan (Lisanul Arab). Dan dalam
sebuah hadis dikatakan bahwa Nabi Suci mendatangi suatu
kaum fa-adhallahum, yakni beliauw mendapati mereka menem-
pub jalan yang salah, tidak mengikuti jalan yang benar (Ibn
Athir). Kata adballahum tidak dan tidak bisa bermakna bah-
wa beliau menyesatkan mereka. Ibn Athir memberikan contoh
lebih lanjut yang menunjukkan bahwa adballahi bermakna
dia mendapatinya dalam kesesatan sama seperti abhmadtubi
bermakna saya mendapatinya dalam kondisi terpuji, dan ab-
khaltuhi bermakna saya mendapatinya kikir. Hanya karena
mengabaikan hal-hal umum dalam literatur dan leksikologi
Arab inilah makna yang bertentangan dengan ajaran-ajaran
paling terang dan prinsip-prinsip dasar Al-Quran dipaksakan
ke dalam kata-kata Quran Suci. Kata idhlil juga diakui oleh

42



Idhlal yang Disandarkan kepada Allah

semua ahli bahasa memiliki makna menyebabkan binasa (Ibn
Athir) dan dalam pengertian inilah kata tersebut digunakan
dalam Quran Suci, seperti dalam 47:4:

“Dan orang-orang yang dibunuh di jalan Allah, la

tak akan melenyapkan (yudhillu) amal mereka”

Oleh karena itu, karena idhlil tidak dapat diterapkan ke-
pada Allah dalam arti menyesatkan, dan karena selalu para pe-
langgar hukum dan orang-orang yang melampaui batas yang
idhlal-nya oleh Allah dibicarakan, maka satu-satunya makna
yang dapat dilekatkan pada kata itu dalam kasus ini adalah
Allah menilai mereka berada dalam kesesatan atau mendapati
mereka dalam kesesatan, atau dalam beberapa kasus, Allah

membinasakan mereka.

43



4

Takdir dan Predestinasi



Allah Mengunci Mati Hati

Kesalahpahaman lain yang harus diluruskan dalam kait-
an ini adalah yang berkaitan dengan Allah menetapkan segel
pada hati. Kesalahpahaman dalam kasus ini adalah adanya
anggapan bahwa Allah telah menciptakan sebagian manusia
dengan segel di hati mereka, sementara ada orang lain yang
diciptakan dengan hati yang bebas dan terbuka. Tidak ada je-
jak pembedaan semacam itu yang dijumpai di mana pun baik
dalam Quran Suci maupun dalam Hadis. Semua manusia di-
ciptakan tanpa dosa, semua manusia diciptakan suci, itulah

ajaran tegas Islam. Quran Suci berfirman:

“Maka hadapkanlah wajahmu dengan lurus kepada
agama; fitrah buatan Allah yang la menciptakan
manusia atas (fitrah) itu. Tak ada perubahan dalam
ciptaan Allah. ltulah agama yang benar” (30: 30).

45



Takdir dan Predestinasi

Menurut ayat ini semua manusia telah diciptakan dalam
fitrah yang suci, dan sebuah hadis Nabi Suci yang sejatinya

merupakan penjelasan dari ayat ini menyatakan:

“Setiap anak yang lahir dilahirkan di atas fitrah
(yakni, sifat alami manusia yang disebut agama yang
lurus dalam Quran Suci), kedua orang tuanyalah
yang menjadikannya Yahudi atau Nasrani atau
Majusi” (Bukhari 23: 80).

Anggapan bahwa sebagian manusia dilahirkan dengan se-
gel di hati mereka bertentangan secara langsung dengan ajaran
ini dan tidak dapat diterima sesaat pun. Quran Suci memang
berbicara tentang Allah menetapkan segel pada sebagian hati
tetapi dikatakan secara tegas bahwa segel itu ditetapkan pada
hati orang-orang yang terkutuk, para pendosa yang keras hati
yang tidak memedulikan seruan Nabi. Pada permulaan Quran

Suci, dinyatakan:

“Sesungguhnya orang-orang kafir -- sama saja bagi
mereka apakah engkau memperingatkan ataukah
engkau tak memperingatkan mereka -- mereka
tak akan beriman. Allah telah menutup (mencap)
(khatama) hati mereka dan pendengaran mereka,
dan pada penglihatan mereka ada penutup” (2: 6-7).

46



Allah Mengunci Mati Hati

Harus dicatat bahwa meskipun penetapan menutup mati
dibicarakan di sini, namun hal itu ada pada hati orang-orang
yang telah begitu mengeraskan hati mereka sehingga mere-
ka tidak mempedulikan peringatan Nabi sedikit pun. Mereka
menolak untuk membuka hati mereka untuk menerima ke-
benaran, dan tidak menggunakan telinga mereka untuk men-
dengarkannya, tidak pula menggunakan mata mereka untuk
melihat kebenaran dari kebatilan. Sebagaimana dinyatakan di

tempat lain:

“Mereka mempunyai hati yang tak mereka gunakan
untuk mengerti, dan mereka mempunyai mata yang
tak mereka gunakan untuk melihat, dan mereka
mempunyai telinga yang tak mereka gunakan untuk
mendengar. Mereka bagaikan ternak” (7:179).

Dan lagi, mereka berkata:
“Hati kami tertutup terhadap apa yang engkau
serukan kepada kami, dan dalam telinga kami
terdapat sumbat, dan antara kami dan engkau

terdapat tabir” (41:5).

Selalu orang-orang yang terkutuk itulah yang hatinya di-

sebut dikunci mati:

47



Takdir dan Predestinasi

“Demikianlah Allah mengunci-mati setiap hati orang
sombong, yang angkuh” (40:35).

Fakta bahwa penyebab dari penguncian itu adalah tindak-
an pendosa itu sendiri yang tidak mengindahkan peringatan,

diperjelas pula pada kesempatan lain:

“Dan diantara mereka ada yang mau mendengarkan
kepada engkau, sampai tatkala mereka keluar dari
sisi engkau, mereka berkata kepada orang-orang
yang diberi ilmu: Apakah yang baru saja ia katakan?
ltulah orang-orang yang Allah telah menyegel hati
mereka, dan mereka mengikuti hawa-nafsu mereka”
(47:16).

Semua ayat ini menunjukkan dengan jelas bahwa Allah
menetapkan menutup mati pada hati orang-orang tertentu se-
bagai akibat dari perbuatan mereka itu sendiri. Mereka tidak
mendengarkan seruan Nabi, mereka tidak mengindahkan per-
ingatannya, mereka tidak berusaha memahami apa yang beli-
au katakan, dan hasilnya adalah Allah menetapkan segel pada
hati mereka. Jika seseorang menutup pintu-pintu rumahnya
rapat-rapat, maka secara alami ia akan berada dalam kege-
lapan. Persis dengan cara yang sama, mereka yang menutup
sendiri pintu hati mereka akan menerima konsekuensi alami
dari hal ini, yaitu penetapan segel (penguncian hati). Oleh

karena itu, segel tersebut, karena merupakan konsekuensi dari

48



Allah Mengunci Mati Hati

perbuatan manusia sendiri, tidak ada hubungannya dengan

doktrin predestinasi.

49



50

Takdir dan Predestinasi



Hadis dan Predestinasi

Sekarang saya akan mengambil beberapa hadis yang dari-
nya disimpulkan adanya predestinasi, tetapi saya ingin meng-
ingatkan pembaca, bahwa Hadis harus dibaca dengan tun-
duk pada prinsip-prinsip baku yang telah ditetapkan dalam
Quran Suci dan harus ditafsirkan sedemikian rupa sehingga
tidak bertentangan dengan Kitab Allah, dan bahwa jika ter-
jadi pertentangan, maka hadislah yang harus ditolak, karena
kata-kata (dalam hadis) sering kali merupakan kata-kata para
perawi, dan dalam subjek-subjek metafisik (abstrak) semacam
itu telah terjadi banyak pencampuradukan anggapan para pe-
rawi melalui rantai sanad yang panjang. Terdapat perbedaan
yang sangat besar antara hadis yang berkaitan dengan aturan
dan regulasi kehidupan sehari-hari yang dapat dipahami dan
diingat dengan mudah oleh setiap orang, dengan hadis yang
berkaitan dengan subjek metafisik semacam ini di mana pen-

dapat para penyampai hadis kadang-kadang—tanpa sengaja

51



Takdir dan Predestinasi

dan kadang-kadang karena tidak memahami konsep kata-kata
yang sebenarnya secara jelas—mempengaruhi penuturan ha-
dis tersebut, dan di mana perubahan satu kata saja terkadang
akan mengubah seluruh maksud yang mendasarinya.

Dengan mengingat hal ini, kita dapat mempertimbang-
kan hadis-hadis yang diriwayatkan dalam Kitab Qadar di
Bukhari, namun sebelum mempertimbangkannya, saya akan
mengambil hadis lain yang, meskipun tidak diakui oleh hadis
shahih terbaik (seperti Bukhari-Muslim), merupakan argu-
men utama para penulis Barat mengenai predestinasi dalam
Islam. Hadis ini muncul dalam beberapa bentuk yang berbeda
dalam Abu Dawud, Tirmidzi, dan Ahmad, dan intinya adalah
bahwa ketika Allah menciptakan Adam, Dia juga mengeluar-
kan ruh anak-anak keturunannya. Bentuk khusus dari hadis
ini yang menarik bagi para penulis Barat adalah yang terdapat

dalam salah satu laporan Ahmad:

“Dia berfirman kepada ruh-ruh yang ada di tangan
kanan-Nya: ‘Ke surga, dan Aku tidak peduli’, dan
Dia berfirman kepada mereka yang ada di tangan
kiri-Nya, ‘Ke neraka, dan Aku tidak peduli’” (Misykat,
Kitab Qadar).

Hadis ini menyingkapkan gambaran yang begitu terdis-
torsi tentang perlakuan Ilahi terhadap manusia sehingga se-
harusnya tidak ada keraguan sedikit pun untuk menolaknya.

Quran Suci berfirman dengan kata-kata yang terang bahwa

52



Hadis dan Predestinasi

karena kasih sayang-Nya, Dia menciptakan seluruh manusia
(11:119); Quran berbicara tentang rahmat Ilahi yang meliputi
segala sesuatu sebagaimana pengetahuan-Nya (40:7); Quran
memberitahu pendosa yang paling keras hati sekalipun untuk
tidak berputus asa dari rahmat-Nya, karena “Allah mengam-
puni dosa-dosa semuanya” (39:53); Quran menggambarkan
Allah berulang kali sebagai Yang Maha Penyayang di antara
para penyayang (7:151; 12:92; 21:83; 23:109, 118). Hadis
juga melukiskan gambaran serupa tentang rahmat Allah
yang tak terlukiskan. Hadis memberitahu kita bahwa Allah
menuliskan ketika Dia memerintahkan penciptaan bahwa
“Rahmat-Ku mendahului murka-Ku” (Bukhari 59:1); Hadis
menggambarkan Allah telah membagi rahmat-Nya menjadi
seratus bagian dan hanya mengirimkan satu bagian ke dunia,
yang mana keseluruhan kasih sayang yang terekspresikan pada
makhluk-makhluk ciptaan, termasuk kasih sayang seorang ibu
kepada anaknya, merupakan manifestasi dari bagian keseratus
itu, dan sembilan puluh sembilan bagian lainnya akan diung-
kapkan pada hari kebangkitan, sehingga jika orang kafir me-
ngetahui keseluruhan rahmat Ilahi, dia tidak akan berputus
asa untuk masuk surga (Bukhari 81:19; 78:19; Muslim 49:17-
20). Hadis melukiskan gambaran tentang rahmat Allah yang
tak terbatas ketika berbicara tentang Nabi Suci yang melihat
seorang ibu mendekap anaknya ke dadanya dan bersabda ke-
pada para sahabatnya, “Apakah kamu mengira bahwa wanita

ini tega melemparkan anaknya ke dalam api?”, dan ketika me-

reka menjawab tidak, beliau menambahkan “Allah jauh lebih

53



Takdir dan Predestinasi

penyayang kepada makhluk-makhluk-Nya daripada wanita
ini kepada anaknya” (Bukhari, 87:18). Mungkinkah Allah de-
ngan segala rahmat ini, yang bahkan melampaui gambaran
kasih sayang manusia, dalam satu tarikan napas yang sama
digambarkan berfirman: “Mereka ini ke neraka dan Aku tidak
peduli?” Pastinya ini tidak mungkin merupakan sabda Nabi
Suci. Ini adalah kesalahan dari seorang perawi dalam rantai
panjang transmisi Hadis tersebut.

Dalam bentuk lain di mana hadis ini muncul dalam
Tirmidzi, hadis tersebut diberikan sebagai penjelasan dari ayat
ke-172 dari surah ketujuh Quran Suci. Hadis ini berbunyi

sebagai berikut:

“Allah menciptakan Adam dan kemudian Dia
mengusap punggungnya dengan tangan kanan-Nya
dan mengeluarkan darinya anak-anak keturunan,
dan berfirman: ‘Mereka ini Aku ciptakan untuk surga
dan mereka akan mengerjakan amalan penghuni
surga’; kemudian Dia mengusap punggungnya dan
mengeluarkan anak-anak keturunan dan berfirman:
‘Mereka ini Aku ciptakan untuk neraka dan mereka
akan mengerjakan amalan penghuni neraka™
(Misykat, Kitab Qadar).

Jika kita membaca ayat yang mana hadis ini dikatakan

sebagai penjelasannya, kita akan menemukan bahwa hadis

tersebut tidak memiliki kesamaan apa pun dengan ayat itu

54



Hadis dan Predestinasi

kecuali maksud tentang pengeluaran keturunan. Ayat yang

dimaksud berbunyi demikian:

“‘Dan tatkala Tuhan dikau melahirkan keturunan
dari para putera Adam, dari punggung mereka,
dan membuat persaksian atas diri mereka sendiri:
Bukankah Aku Tuhan kamu? Mereka berkata: Ya,

kami menyaksikan” (7:172).

Akan terlihat bahwa hadis yang dirujuk tersebut sama se-
kali tidak memuat penjelasan mengenai ayat ini. Dan lebih
jauh lagi, di sini dinyatakan bahwa Allah menyatakan golong-
an yang lain sebagai penghuni neraka karena mereka akan
mengerjakan amalan penghuni neraka. Hal ini sama sekali
tidak bermakna bahwa dalam menciptakan manusia Allah
telah menetapkan satu golongan untuk surga dan golongan
lain untuk neraka. Hal itu hanya menunjukkan pengetahuan
Allah yang meliputi segalanya. Namun ayat itu sendiri berbi-
cara tentang sesuatu yang sangat berbeda, dan oleh karena itu
tidak ada keraguan sedikit pun lagi bahwa hadis ini bukanlah
penjelasan dari ayat Al-Quran tersebut. Penjelasan yang sebe-
narnya dari ayat Al-Quran yang dikutip di atas juga dijumpai
dalam Hadis, dan tak diragukan lagi telah terjadi kesalahpa-
haman di pihak sebagian perawi yang menyesatkan mereka
untuk memberikan penjelasan yang tidak memiliki kesama-
an apa pun dengan aslinya dan bahkan sangat bertentangan

dengan teks Al-Quran, yang mana hadis tersebut diklaim

55



sebagai penjelasannya. Sebuah penjelasan mengenai ayat ter-
sebut memang dijumpai dalam Hadis namun penjelasan itu
sangat berbeda dan sesuai dengan apa yang dikatakan dalam

ayat itu sendiri. Mengutip ayat Al-Quran tersebut, Ubay bin

Takdir dan Predestinasi

Ka’ab menjelaskannya demikian:

56

“Dia mengumpulkan mereka dan menjadikan
mereka berpasang-pasangan, memberi mereka
rupa dan menjadikan mereka berbicara sehingga
mereka bercakap-cakap. Kemudian Dia mengambil
janji dan persetujuan dari mereka dan menyuruh
mereka bersaksi terhadap diri mereka sendiri, seraya
berfirman: ‘Bukankah Aku ini Tuhanmu?’ Mereka
menjawab: ‘Ya.’ Dia berfirman: ‘Aku memanggil tujuh
langit dan tujuh bumi untuk bersaksi terhadapmu,
dan Aku memanggil bapakmu Adam untuk bersaksi
terhadapmu, agar kamu tidak mengatakan pada hari
kiamat, “Kami tidak mengetahui hal ini.” Ketahuilah
bahwa tidak ada Tuhan selain Aku dan tidak ada
Pemelihara selain Aku, dan janganlah menyekutukan
sesuatu apa pun dengan-Ku; Aku pasti akan
mengirimkan kepadamu rasul-rasul-Ku yang akan
mengingatkanmu akan janji-Ku ini dan perjanjian-Ku
ini, dan Aku akan menurunkan kepadamu kitab-
kitab-Ku.” Mereka menjawab: ‘Kami bersaksi bahwa
Engkau adalah Tuhan kami dan Sembahan kami;
kami tidak memiliki Pemelihara selain Engkau dan



Hadis dan Predestinasi

kami tidak memiliki Tuhan selain Engkau’ (Misykat,
Kitab Qadar).

Kata-kata ini adalah riwayat Ahmad dan riwayat ini pun
tidak sepenuhnya bebas dari pendapat para perawi, namun ri-
wayat ini masih memiliki banyak kesamaan dengan naskah as-
linya, dan oleh karena itu hadis pertama (yang bertentangan)
karena sangat berbeda, bahkan berlawanan dengan hadis ini,
harus ditolak karena disebabkan oleh suatu kesalahpahaman.

Jika kita mengambil ayat itu sendiri, kita mendapatinya
begitu jelas sehingga bukan saja ia tidak memerlukan penjelas-
an, tetapi bahkan menghilangkan ketidakjelasan dari apa yang
disebut sebagai penjelasan-penjelasan tadi. Karena ayat terse-
but berbicara dengan terang tentang pengeluaran keturun-
an, bukan dari punggung Adam, melainkan dari punggung
“anak-anak Adam” (bani Adam). Oleh karena itu, ayat terse-
but secara jelas merujuk pada setiap manusia ketika ia lahir ke
dunia, dan kesaksian itu adalah kesaksian yang diberikan oleh
fitrah manusia itu sendiri bahwa Allah adalah Penciptanya.
Dengan demikian ayat ini menetapkan prinsip bahwa setiap
bayi manusia dilahirkan ke dunia ini dengan menanamkan
fitrah yang benar, fitrah bahwa ia harus tunduk kepada Allah.
Inilah prinsip yang sama yang ditetapkan di tempat lain pula

dalam Quran Suci:

“Maka hadapkanlah wajahmu dengan lurus kepada

agama; fitrah buatan Allah yang la menciptakan

57



Takdir dan Predestinasi

manusia atas (fitrah) itu. Tak ada perubahan dalam
ciptaan Allah. Itulah agama yang benar. Tetapi
kebanyakan manusia tak tahu” (30: 30).

Kedua ayat ini menetapkan dengan kata-kata yang jelas
bahwa setiap bayi manusia dilahirkan ke dunia dalam keadaan
suci; tidak ada satu pun yang lahir ke kehidupan ini dengan
cap neraka padanya. Fitrah manusia diciptakan sedemikian
rupa schingga ia tidak dipaksa untuk mengikuti jalan keja-
hatan. Ia bebas dari setiap noda. Bahkan Hadis menetapkan
dengan kata-kata yang jelas bahwa “setiap anak dilahirkan da-
lam keadaan fit7ah” (keadaan yang benar atau kondisi Islam),
dan bahwa orang tuanyalah yang kemudian “menjadikannya
Yahudi atau Nasrani atau Majusi” (Bukhari 23: 80, 98). Jadi
setiap anak terlahir sebagai seorang Muslim dan jika ia di-
masukkan ke dalam agama yang salah atau mengikuti jalan
yang salah, itu bukanlah tindakan Allah melainkan tindakan
orang tuanya atau tindakannya sendiri. Dengan demikian,
baik Quran Suci maupun Hadis memotong akar doktrin pre-
destinasi, yakni doktrin bahwa sebagian manusia telah divonis
masuk neraka bahkan sebelum mereka dilahirkan.

Sangat selaras dengan prinsip ini bahwa Islam mengakui
semua anak-anak, baik yang lahir dari orang tua mukmin ma-
upun kafir, masuk surga jika mereka meninggal sebelum men-
capai usia baligh (dewasa). Bahkan seandainya hal ini tidak di-
nyatakan secara tegas, hal ini sudah menjadi kesimpulan yang

pasti dari prinsip yang ditetapkan di atas berdasarkan Quran

58



Hadis dan Predestinasi

Suci dan Hadis bahwa setiap anak dilahirkan dengan fitrah
yang suci, seorang Muslim. Juga terdapat hadis yang jelas yang
menetapkan bahwa semua anak-anak masuk surga.
Diriwayatkan bahwa Nabi Suci melihat dalam sebuah
rukyah seorang laki-laki tua di kaki sebuah pohon besar dan
di sekelilingnya terdapat anak-anak, dan dalam visi tersebut
beliau diberitahu bahwa laki-laki tua itu adalah Ibrahim dan
anak-anak yang ada di sekelilingnya adalah anak-anak yang
meninggal alal-fitrah yakni sebelum mencapai usia baligh.
“Mendengar ini sebagian kaum Muslim bertanya kepada beli-
au: ‘Dan anak-anak kaum musyrikin juga, Wahai Rasulullah?””

Nabi menjawab:
“Anak-anak kaum musyrikin juga” (Bukhari 91: 46).

Berada bersama Ibrahim jelas bermakna berada di surga;
dan menurut sabda Nabi Suci yang tegas, mereka mencakup
anak-anak kaum musyrikin, apalagi anak-anak Ahli Kitab.
Menurut hadis lain, ketika Nabi Suci ditanya mengenai anak-

anak kaum musyrikin, beliau dilaporkan bersabda:

“Ketika Allah menciptakan mereka, Dia mengetahui

apa yang mereka perbuat” (Bukhari 23:93).
Kata-kata ini telah ditafsirkan secara beragam, namun

adalah salah jika memberikan makna yang bertentangan de-

ngan kata-kata yang jelas dari Bukhari 91: 46. Bagaimanapun

59



Takdir dan Predestinasi

juga, hadis ini tidak bermakna bahwa Allah mengetahui apa
yang akan mereka lakukan setelah mencapai usia dewasa, ka-
rena hal itu bertentangan dengan fakta. Faktanya adalah Allah
mengetahui bahwa mereka akan meninggal sebelum menca-
pai usia dewasa, dan inilah tampaknya makna yang tepat dari
kata-kata tersebut, sebagaimana dijelaskan oleh Fathul Bari.
Allah mengetahui bahwa mereka akan meninggal dalam kon-
disi di mana mereka dilahirkan, yakni kondisi Islam, karena
Dia mengetahui bahwa mereka tidak akan mencapai usia ba-
ligh di mana mereka akan mampu membedakan antara yang
benar dan yang salah dan mengambil satu jalan atau jalan
lainnya.

Sulit untuk mempertimbangkan semua hadis yang ber-
kaitan dengan gadar dalam artikel ini. Oleh karena itu saya
hanya akan mengambil Bukhari, koleksi Hadis yang paling
dapat dipercaya. Pertama-tama, Bukhari tidak meriwayatkan
satu pun hadis yang berbicara tentang iman kepada gadar, dan
dengan demikian persoalan bahwa iman kepada gadar ada-
lah salah satu dari dasar-dasar Islam telah terselesaikan. Iman
kepada gadar tidak dikenal baik dalam Quran Suci maupun
dalam koleksi Hadis yang paling terpercaya. Selanjutnya saya
akan mengambil berbagai hadis yang diriwayatkan Bukhari
dalam kitab Jami“nya pada buku ke-82 yang berjudul Qadar.
Tidak ada satu pun hadis yang diriwayatkan dalam bab ini
yang memberikan dukungan apa pun terhadap teori bahwa
jalan yang baik atau jahat telah digariskan sebelumnya dan
dipaksakan kepada manusia. Hadis-hadis yang diriwayatkan

60



Hadis dan Predestinasi

di sini maupun dalam koleksi-koleksi lain umumnya berbi-
cara tentang Pengetahuan Ilahi mengenai segala sesuatu atau
tentang perintah Ilahi yang berkuasa atas segalanya. Hadis
yang paling terkenal yang darinya disimpulkan adanya pre-
destinasi adalah hadis yang berbicara tentang malaikat yang
bertanggung jawab atas janin. Hadis ini meriwayatkan bahwa
“seorang malaikat diutus kepada janin, dan ia diperintahkan
dengan empat perkara: rezekinya, ajal (batas umur)-nya, dan
apakah ia celaka (shagiy) atau bahagia (s2%)” (Bukhari 82:
1). Hadis yang sama yang muncul di tempat lain berbunyi

sebagai berikut:

“Kemudian seorang malaikat diutus dan ia
diperintahkan dengan empat kalimat. Dikatakan
kepadanya: Tulislah amal perbuatannya, rezekinya,
ajalnya, dan apakah ia celaka atau bahagia” (Bukhari
86: 6).

Pertama-tama, hadis ini memotong akar predestinasi,
karena jika segala sesuatu telah dituliskan dalam ketetapan
Ilahi sebelumnya, mengapa seorang malaikat harus diutus
pada saat kelahiran (atau saat pembentukan janin) untuk me-
nuliskan hal-hal ini? Adapun mengenai penulisan amal per-
buatan dalam keadaan janin, tampaknya terdapat kesalahan
yang jelas, karena Quran Suci secara terang berbicara tentang

malaikat-malaikat yang menuliskan amal perbuatan ketika

61



Takdir dan Predestinasi

perbuatan itu dilakukan, dan dalam kaitan ini bukan satu te-

tapi dua malaikat yang dibicarakan:

“Tatkala dua juru terima menerima dari sebelah
kanan dan dari sebelah kiri sambil duduk “ (50: 17)

“Dan sesungguhnya bagi kamu ada Penjaga. Juru
tulis yang mulia, Mereka mengetahui apa yang kamu
lakukan”. (82: 10-12).

Namun bahwa seorang malaikat diutus dalam keadaan
janin tampaknya hanya menyampaikan makna bahwa penge-
tahuan Ilahi mengenai segala sesuatu itu meliputi segalanya,
sedemikian rupa sehingga Dia mengetahui segala hal tentang
manusia bahkan saat dalam keadaan embrionik tersebut.
Catatan malaikat itu, sebagaimana telah ditunjukkan, tidak
bermakna penulisan secara aktual dalam sebuah buku; itu ha-
nyalah ekspresi dari Pengetahuan Ilahi. Sebagaimana sifat-sifat
benih semuanya ada tertanam di dalam benih, demikian pula
janin menunjukkan akan berkembang menjadi apa manusia
itu nantinya. Tidak ada mata manusia yang dapat melihat po-
tensi-potensi tersembunyi ini, namun bagi Allah, tidak ada
yang tersembunyi dari-Nya.

Hadis lain yang berkaitan dengan subjek ini adalah hadis
yang berbicara tentang perdebatan Adam dengan Musa. Musa
dilaporkan berkata kepada Adam bahwa kesalahan Adam-lah
yang menyebabkan mereka keluar dari surga, yang dijawab

oleh Adam:

62



Hadis dan Predestinasi

“Apakah engkau menyalahkanku atas suatu
perkara yang telah ditetapkan bagiku sebelum aku
diciptakan?” (Bukhari 60:31).

Ditambahkan dalam riwayat tersebut bahwa Adam
mengalahkan Musa dalam argumen. Menarik kesimpulan
dari hadis ini bahwa meskipun kesalahan Adam benar-benar
menjadi penyebab anak-anaknya diusir dari surga namun dia
tidak bersalah karena Allah telah menetapkannya demikian,
adalah sama saja dengan memberikan argumen di tangan
setiap pendosa bahwa ia tidak bersalah hanya karena Allah
telah menetapkan bahwa ia harus melakukan dosa, dan de-
ngan demikian menumbangkan seluruh rencana Ilahi yang
menjadikan setiap orang bertanggung jawab atas perbuatan-
nya. Sebuah rujukan kepada Quran Suci akan menunjukkan
bahwa kesalahan Adam bukanlah penyebab sebenarnya dari
anak-anaknya hidup dalam keadaan tertentu, karena setelah
pengampunan kesalahan Adam-lah umat manusia diperintah-
kan untuk hidup dalam keadaan tertentu itu, keadaan hubith
sebagaimana ia disebut, yaitu keadaan perjuangan melawan
setan. Ini bukanlah kejatuban yang sebenarnya, meskipun
di dalamnya terdapat kemungkinan untuk jatuh, namun
bersamanya juga terdapat peluang untuk menaklukkan dan
menundukkan setan dan dengan demikian bangkit menuju
kesempurnaan. Manusia dapat ditempatkan dalam satu dari
dua kondisi. Ia dapat dibuat hidup dalam keadaan di mana
tidak ada perjuangan tetapi kemudian juga tidak akan ada

63



Takdir dan Predestinasi

kesempatan untuk menaklukkan, tidak ada harapan untuk
bangkit menuju ketinggian spiritual yang agung. Atau ia da-
pat ditempatkan dalam keadaan perjuangan di mana terdapat
kemungkinan untuk jatuh dan peluang untuk menaklukkan
serta bangkit menuju kebesaran. Kondisi yang kedua inilah
yang disebut keadaan hubirh' dalam Quran Suci. Adam tak
diragukan lagi ditempatkan di sebuah taman dan ia dapat di-
katakan sebagai keluar darinya, namun keturunannya tidak
pernah ditempatkan di taman itu dan oleh karena itu mereka
tidak dapat dikatakan sebagai keluar darinya. Tidak seorang
pun dapat dikatakan sebagai keluar dari suatu kondisi atau
tempat di mana ia tidak pernah ditempatkan.

Oleh karena itu, hubith sangat berbeda dengan keluar dari
surga, dan setelah pengampunan kesalahan Adam-lah hubizh
umat manusia dibicarakan. Demikianlah 2:36 berbicara ten-

tang kesalahan Adam; 2:37 berbicara tentang kesalahan itu

1 *Kata hubdth memiliki makna yang sama dengan nuzal (Taj al-‘Ards) yang
berarti turun di tempat tertentu atau kondisi tertentu, dengan perbedaan bahwa
dalam nuzdl terdapat maksud tentang masuk secara terhormat ke dalam suatu
keadaan (Raghib). Dalam Quran Suci, hubdth selalu digunakan dalam kaitannya
dengan Adam dan keturunannya yang hidup dalam keadaan tertentu, kecuali pada
satu kesempatan di mana kata itu digunakan bagi Bani Israil dalam pengertian
sederhana turun di sebuah kota atau hidup dalam keadaan menetap dan beralih
ke pertanian. Bani Israil meminta kepada Musa untuk berdoa kepada Allah agar
mereka mendapatkan "apa yang ditumbuhkan bumi", "sayur-mayurnya dan
mentimunnya"” dll, dan jawabannya adalah:

“Pergilah (turunlah) kamu ke suatu kota (Ar. ihbitha mishran dari hubdth),
pasti kamu memperoleh apa yang kamu minta" (2:61). Dapat dilihat bahwa kata
habth atau hubdth digunakan di sini hanya dalam arti memasuki atau turun di
suatu tempat atau kondisi tanpa ada maksud tentang kejatuhan atau kehinaan
yang melekat padanya.

64



Hadis dan Predestinasi

diampuni dan 2:38 berbicara tentang Aubuth anak-anak
Adam. Saya mengutip dua ayat terakhir:

“Lalu Adam menerima firman (Wahyu) dari
Tuhannya, dan la kembali (kasih sayang) kepadanya.
Sesungguhnya Dia itu Yang berulang-ulang
(kemurahan-Nya), Yang Maha-pengasih.Kami
berfirman: Pergilah (Ar. ihbithd) kamu semua dari
keadaan ini. Sesungguhnya akan datang kepada
kamu petunjuk dari-Ku, lalu barang siapa mengikuti
petunjuk-Ku, tak ada ketakutan akan menimpa

mereka, dan mereka tak akan susah” (2:37-38).
Demikian pula di tempat lain:

“Lalu Tuhannya memilih dia, maka la kembali
(kasih sayang) kepadanya dan memberi petunjuk.
la berfirman: Pergilah dari sana, kamu sekalian;
sebagian kamu adalah musuh sebagian yang
lain. Maka sesungguhnya akan datang kepada
kamu petunjuk dari-Ku; lalu barangsiapa mengikuti
petunjuk-Ku, ia tak akan sesat dan tak pula akan
celaka.” (20: 122-123).

Jadi jawaban Adam kepada Musa adalah bahwa bukan

karena kesalahannya manusia harus hidup dalam keadaan

65



Takdir dan Predestinasi

perjuangan dengan setan, karena hal itu adalah rencana Ilahi
bahkan sebelum ia dilahirkan.

Saya tidak akan masuk ke dalam rincian sisa hadis dari
Bukhari. Banyak dari hadis-hadis ini ditafsirkan secara keli-
ru. Sebagai contoh, dalam satu hadis dikatakan bahwa ketika
Nabi Suci ditanya tentang anak-anak kaum musyrikin yang

meninggal sebelum mencapai usia baligh, jawaban beliau

adalah:

“Allah lebih mengetahui apa yang akan mereka
kerjakan” (Bukhari 82: 3).

Kata-kata ini disalahartikan bermakna bahwa karena Allah
mengetahui bahwa setelah mencapai usia dewasa mereka akan
menjadi musyrik, maka mereka akan masuk neraka. Makna
ini bertentangan dengan hadis berikutnya yang mengatakan
bahwa semua anak-anak yang meninggal sebelum mencapai
usia dewasa berada di pangkuan Ibrahim. Makna dari kata-
kata yang dikutip hanyalah bahwa Allah hanya bermakna
bahwa Allah mengetahui bahwa mereka akan meninggal pada
masa bayi dan tidak akan menanggung dosa apa pun, dan Dia
akan memperlakukan mereka sesuai dengan itu. Hadis lain
memberitahu kita tentang kematian seorang cucu Nabi Suci

dan Nabi Suci menghibur ibu anak itu dengan sabda beliau:

66



Hadis dan Predestinasi

“Milik Allah-lah apa yang Dia ambil dan milik Allah-
lah apa yang Dia beri; setiap orang memiliki batas
umur (ajal), maka hendaklah dia bersabar”.

Hadis ini sama sekali tidak menyebutkan tentang kete-
tapan perbuatan baik dan buruk. Hadis ini berbicara tentang
batas umur, karena setiap orang dalam pengetahuan Allah me-
miliki batas umur. Banyak hadis lain yang bersifat serupa yang
secara keliru dianggap memberikan dukungan pada doktrin
predestinasi. Saya hanya akan menyebutkan satu lagi. Nabi
Suci diriwayatkan pernah bersabda dalam suatu majelis bahwa
tidak ada seorang pun melainkan telah dituliskan tempatnya

di neraka atau di surga. Mendengar itu seseorang bertanya:

“Tidakkah sebaiknya kami bersandar (pada nasib),
wahai Rasulullah (dan meninggalkan amal)?” Nabi
bersabda:

“Jangan, beramallah, karena bagi setiap orang itu
dimudahkan”, dan kemudian beliau membacakan
ayat berikut:

“Adapun orang yang memberi dan bertaqwa.
Dan membenarkan apa yang baik, Kami akan
memudahkan baginya (jalan) kemudahan. Adapun
orang yang kikir dan menganggap dirinya dapat
mencukupi sendiri, Dan ia mengingkari apa yang
baik, Kami akan memudahkan baginya (jalan)
kesukaran.” (92: 5-10).

67



Takdir dan Predestinasi

Nabh, jika ada kesimpulan tentang predestinasi yang dapat
ditarik dari kata-kata hadis tersebut, maka ayat-ayat yang di-
kutip oleh Nabi Suci untuk mendukung sabda beliau justru
menafikan kesimpulan tersebut, karena ayat-ayat itu secara
jelas berbicara tentang dua akhir yang berbeda bagi dua jenis
pelaku amal yang berbeda. Sabda Nabi Suci sendiri menga-
rah pada kesimpulan yang sama, karena beliau menekankan
pada amal perbuatan. Demikian pula kata-kata penutup be-
liau—"bagi setiap orang itu dimudahkan”—tidak mengarah
pada kesimpulan lain, karena maknanya adalah bahwa bagi
pelaku kebaikan maka akhir yang baik itu dimudahkan, dan
bagi pelaku kejahatan maka akhir yang buruk itu dimudah-
kan, sebagaimana dinyatakan secara terang dalam ayat-ayat

yang dikutip untuk mendukung penegasan beliau.

68



Iman kepada Qadar
tidak ada dalam Quran
dan Bukhari

Kita sekarang sampai pada pertanyaan yang sebenarnya.
Telah diuraikan, pertama, bahwa meskipun Quran Suci ber-
bicara tentang gadar atau taqdir, kata-kata ini sama sekali ti-
dak membawa makna predestinasi atau penetapan nasib baik
dan buruk bagi manusia; kedua, bahwa gadar atau taqdir yang
dibicarakan oleh Quran Suci bersifat umum, sebuah hukum
yang berlaku di seluruh alam semesta, sebuah batasan yang di
dalamnya seluruh penciptaan bergerak maju, dan oleh karena
itu gadar atau taqdir tidak ada hubungannya dengan nasib
baik dan buruk yang khusus bagi manusia. Ketiga, bahwa ti-
dak ada penyebutan sama sekali mengenai iman atau keyakin-
an kepada gadar atau tagdir dalam Quran Suci ataupun da-

lam hadis yang paling tepercaya; dan keempat, bahwa hal itu

69



Takdir dan Predestinasi

tidak pernah disebutkan sebagai salah satu dari rukun iman
sebagaimana iman kepada Allah, malaikat-malaikat-Nya, ki-
tab-kitab-Nya, rasul-rasul-Nya, dan kehidupan sesudah mati
disebutkan. Qadar atau taqdir dibicarakan hanya sebagai hu-
kum Ilahi yang berlaku universal di alam semesta sama seperti
banyak hukum lain yang disebutkan, dan tidak muncul perta-
nyaan mengenai keimanan terhadapnya. Harus dipahami pula
dengan jelas bahwa rukun iman semuanya disebutkan dengan
terang dan bahkan dijelaskan sepenuhnya dalam Quran Suci
itu sendiri, dan sesuatu yang tidak disebutkan dalam Kitab
Suci tidak dapat diterima sebagai rukun iman. Hadis hanya-
lah sumber sekunder agama Islam dan pada kenyataannya, ia
hanya membahas masalah-masalah sekunder agama atau rin-
ciannya. Prinsip-prinsip agung, doktrin-doktrin dasar, semua-
nya harus didapatkan dari Quran Suci, dan Quran Suci tidak
menyebutkan gadar di antara rukun-rukun iman, tidak pula
berbicara tentang iman kepada gadar. Hanya dalam Hadis
kita menemukan penyebutan tentang gadar, dan bahkan di
sini koleksi Hadis yang paling tepercaya, yakni Bukhari, tidak
memuat satu hadis pun yang menyebutkan iman kepada ga-
dar sebagai rukun iman. Jadi, baik bagi Quran Suci maupun
Shahih Bukhbari, iman kepada gadar tidak dikenal, dan oleh
karena itu menyebutnya sebagai dasar Islam sama sekali tidak

benar.

70



Iman kepada Qadar, doktrin
yang muncul kemudian

Terdapat satu hadis yang menunjukkan bahwa iman kepa-
da gadar adalah doktrin yang muncul kemudian. Dalam kitab
keduanya, Kitab Iman, Bukhari meriwayatkan hadis berikut
dari Abu Hurairah:

“Nabi Suci pada suatu hari sedang duduk di luar di
antara sejumlah orang ketika datang kepada beliau
seorang laki-laki dan berkata: ‘Apakah iman itu?’
Nabi Suci menjawab: ‘Iman adalah engkau beriman
kepada Allah, malaikat-malaikat-Nya, pertemuan
dengan-Nya, rasul-rasul-Nya, dan engkau beriman
kepada kehidupan setelah mati’” (Bukhari 2:37).

71



Takdir dan Predestinasi

Hadis ini panjang dan saya hanya mengutip bagian per-
tama yang berkaitan dengan pokok bahasan ini. Nah, hadis
yang sama ini juga diriwayatkan dalam Muslim melalui tiga
jalur (channel) yang berbeda. Pada jalur pertama, keempat
perawinya sama dengan yang ada di Bukbari dan kata-kata

hadisnya juga hampir sama:

“Nabi Suci pada suatu hari sedang duduk di luar di
antara sejumlah orang ketika datang kepada beliau
seorang laki-laki dan berkata: ‘Apakah iman itu,
Wahai Rasulullah?’ Nabi Suci menjawab: ‘Bahwa
engkau beriman kepada Allah, malaikat-malaikat-
Nya, Kitab-Nya, pertemuan dengan-Nya, rasul-rasul-
Nya, dan engkau beriman kepada kehidupan setelah
mati” (Muslim 1: 1).

Pada jalur keduanya, tiga perawi pertamanya lagi-lagi
sama dengan yang ada di Bukbari dan hadis tersebut diriwa-
yatkan dengan kata-kata yang dikutip di atas. Pada jalur keti-
ganya, hanya dua perawi pertama yang sama, sisanya berbeda,
dan sebuah perubahan dimasukkan ke dalam kata-kata hadis
tersebut dan bagian yang berkaitan dengan jawaban Nabi kini

mengambil bentuk berikut:
“Bahwa engkau beriman kepada Allah, malaikat-

malaikat-Nya, Kitab-Nya, pertemuan dengan-Nya,
rasul-rasul-Nya, dan engkau beriman kepada

72



Iman kepada Qadar, doktrin yang muncul kemudian

kehidupan setelah mati, dan beriman kepada qadar,

seluruhnya” (Muslim 1: 1).

Akan terlihat bahwa ketika perawinya sama dengan yang
ada di Bukhari (dengan pengecualian perawi terakhir yang da-
rinya Muslim mengambil kata-katanya), kata-kata hadis terse-
but hampir sama baik dalam Bukhari maupun Muslim, hanya
ada penambahan kata “dan Kitab-Nya”. Kata-kata ini mung-
kin telah ditambahkan oleh salah satu perawi Muslim sebagai
hasil logis dari iman kepada rasul-rasul Allah, atau kata-kata
itu telah ditinggalkan oleh salah satu perawi Bukhari karena
sudah termasuk dalam iman kepada rasul-rasul Ilahi. Jika ti-
dak, dasar-dasar iman tersebut persis sama dan demikian pula
kata-katanya dalam kedua periwayatan itu. Bahkan ketika
Mouslim hanya memiliki tiga perawi teratas Bukhari, kata-kata
hadisnya masih tetap sama. Namun pada jalur ketiga, di mana
hanya dua perawi teratas Bukhari—Abu Hurairah dan Abu
Zara—yang dipertahankan, hadis tersebut berubah dan ele-
men yang benar-benar baru dimasukkan ke dalamnya dengan
penambahan “iman kepada gadar” yang sama sekali tidak di-
kenal oleh perawi-perawi lain. Hal ini menunjukkan secara
konklusif bahwa iman kepada gadar adalah sebuah doktrin
yang muncul belakangan yang tidak terdapat dalam teks asli-
nya. Hal ini menunjukkan tanpa keraguan sedikit pun bahwa
kata-kata “iman kepada gadar” ditambahkan oleh perawi ke-
tiga, dan bahwa kata-kata ini tidak diucapkan baik oleh Abu

Hurairah maupun oleh perawi berikutnya, Abu Zar’a. Dengan

73



Takdir dan Predestinasi

demikian, tidak ada keraguan sedikit pun bahwa pencantum-
an iman kepada gadar di antara dasar-dasar iman adalah tam-
bahan yang muncul sekitar akhir abad pertama Hijriah. Tidak
diragukan lagi bahwa diskusi-diskusi mengenai gadar muncul
belakangan, dan selama diskusi-diskusi inilah—baik karena
ketidaksengajaan atau sebab lain—seorang perawi memasuk-
kan kata-kata ini ke dalam mulut Abu Hurairah.

Hadis yang sama telah diriwayatkan kembali oleh Muslim
melalui jalur yang sangat berbeda dengan catatan pengantar

dari perawi terakhir, Yahya bin Yamar, sebagai berikut:

“Orang pertama yang memegang pandangan
tentang qadar di Basra adalah Ma’'bad al-Juhani,
maka saya dan Humaid bin Abdur Rahman pergi
menunaikan ibadah haji dan kami berkata bahwa
jika kami bertemu dengan salah seorang sahabat
Nabi Suci, kami akan bertanya kepadanya tentang
apa yang dikatakan orang-orang ini mengenai qadar,
dan kami dianugerahi kesempatan bertemu dengan
Abdullah bin Umar yang sedang memasuki masjid”.

Catatan tersebut kemudian melanjutkan bahwa pera-
wi itu bertanya kepada Abdullah “tentang orang-orang yang

mengatakan tidak ada gadar' dan bahwa urusan itu (nasib)

1 *Orang-orang ini di sini disebut sebagai penyangkal gadar tetapi nama
yang diberikan kepada mereka oleh para teolog kemudian adalah Qadariyahyang
berarti penegak qadar. Oleh karena itu, kaum Muktazilah yang kemudian menjadi

74



Iman kepada Qadar, doktrin yang muncul kemudian

»

bermula saat ini (baru terjadi tanpa penetapan sebelumnya)
Kemudian hadis yang sama diriwayatkan dengan kata-kata
yang berbeda, dan bagian yang sedang dibahas berbunyi

demikian:

“Bahwa engkau beriman kepada Allah, malaikat-
malaikat-Nya, kitab-kitab-Nya, dan rasul-rasul-Nya,
dan hari akhir, dan bahwa engkau beriman kepada
gadar, baik buruknya.”

Akan terlihat bahwa kata-kata “pertemuan dengan-Nya”
dihilangkan dalam hadis ini, sementara pada iman kepada ga-
dar dalam hadis Abu Hurairah ditambahkan kata-kata kbairi-
hi wa syarribi atau “baiknya dan buruknya”.

Catatan pengantar tersebut terlalu jelas. Diskusi-diskusi
sedang berlangsung terkait gadar, dan sebuah golongan te-
lah muncul yang sepenuhnya menolak gadar*. Abdullah bin
Umar hidup sampai tahun ke-73 Hijriah dan ketika ditanya

penegak teori ini berargumen bahwa nama Qadariyah tidak dapat diterapkan
kepada mereka melainkan kepada para penegak doktrin gadar (takdir Allah).
Argumen ortodoks di sisi lain adalah bahwa kaum Muktazilah atau pendahulu
mereka yang mempertanyakan gadar Allah telah menetapkan gadarsaingan bagi
manusia, karena mereka percaya bahwa manusia adalah pencipta perbuatannya
sendiri. Namun mungkin kata gadar digunakan oleh para pendebat ini dalam arti
qudrah yakni kekuasaan/daya, dan kedua belah pihak yang bertikai telah pergi ke
dua ekstrem: mereka yang menegakkan kekuasaan mutlak Allah dengan menolak
bahwa manusia memiliki pilihan bebas apa pun, dan mereka yang menegakkan
teori kekuasaan mutlak manusia atas perbuatannya. Kebenaran terletak di tengah-
tengah antara dua pandangan ekstrem ini.

75



Takdir dan Predestinasi

tentang masalah ini, beliau diduga tidak hanya menegakkan
qadar tetapi juga meriwayatkan sebuah hadis yang menye-
butkan iman kepada gadar sebagai salah satu dari dasar-dasar
Islam. Bukhari tidak menerima hadis ini, sementara Muslim
dengan menerima kebenaran hadis Bukbari (yang tidak me-
nyebutkan gadar) telah menunjukkan bahwa hadis Ibn Umar
ini tidak dapat diandalkan, dan mungkin keinginan untuk
membungkam lawan telah memicu ketidakhati-hatian di pi-

hak sebagian pendebat.

76



Makna Iman kepada Qadar

Sulit untuk mengatakan apa makna yang dibawa oleh
iman kepada gadar. Kata-kata yang muncul dalam satu ha-
dis adalah “bahwa engkau beriman kepada gadar, seluruh-
nya” dan dalam hadis kedua, “bahwa engkau beriman kepada
qgadar, baiknya dan buruknya.” Versi ketiga, “bahwa engkau
beriman kepada gadar, baiknya dan buruknya, berasal dari
Allah” yang biasanya dijumpai dalam buku-buku akidah, ti-
dak berhasil saya telusuri ke hadis mana pun. Sangat mungkin
bahwa dua tambahan terakhir itu bahkan lebih baru daripada
perumusan awal keyakinan terhadap gadar.

Jika kita mengambil kata gadar dalam makna aslinya se-
bagaimana digunakan dalam Quran Suci, sebuah keyakinan
“kepada gadar, seluruhnya” hanya akan bermakna bahwa se-
seorang harus percaya bahwa segala sesuatu di alam semesta
ini tunduk pada suatu hukum dan di dalam suatu batasan,

dengan Allah saja sebagai Pengendali segalanya.

77



beriman kepada gadar, baiknya dan buruknya”, maka keba-
ikan dan keburukan itu sama sekali tidak merujuk pada per-
buatan baik atau jahat manusia, melainkan pada keadaan baik
dan buruk di mana manusia ditempatkan untuk mengerja-
kan nasibnya. Kata asli kbair dan syarr telah digunakan secara

bebas dalam Quran Suci dalam pengertian ini. Saya berikan

Takdir dan Predestinasi

Jika kita mengambil bentuk berikutnya, “bahwa engkau

beberapa contoh:

kebaikan dan lawannya adalah syarr (Raghib); dan khair atau

78

“Sesungguhnya manusia itu diciptakan gelisah.
Jika tertimpa keburukan (Ar. syarr/kesusahan), ia
mengeluh, Dan jika ia memperoleh kebaikan (Ar.
khair/harta), ia kikir’ (70: 19-21);

“Dan manusia berdo’a untuk keburukan (Ar. syarr)
seperti ia seharusnya berdo’a untuk kebaikan (Ar.
khair); dan manusia itu selalu terburu-buru” (17:11);

“Dan jika Allah mempercepat (akibat) buruk (Ar.
syarr) bagi manusia, sebagaimana mereka ingin
cepat-cepat memperoleh kebaikan (Ar. khair),
niscaya hukuman mereka diputuskan terhadap
mereka” (10:11);

“Tiap-tiap jiwa pasti merasakan mati. Dan Kami
menguji kamu dengan keburukan (Ar. syarr) dan
kebaikan (Ar. khair) sebagai cobaan.” (21:35).

Faktanya, khair adalah segala sesuatu yang mendatangkan



Makna Iman kepada Qadar

syarr hanya bermakna melakukan kebaikan atau melakukan
kejahatan ketika sebuah kata yang bermakna “melakukan”
ditambahkan padanya, yang padanannya adalah amal. Oleh
karena itu, kebaikan gadar (ukuran atau batasan Ilahi) dan ke-
burukan gadar hanya bermakna apa pun dari nasib baik atau
nasib buruk yang mendatangi manusia. Maknanya dengan
demikian adalah bahwa apa pun nasib baik atau buruk yang
menimpa manusia, hal itu harus diterima sebagai datang dari
Allah; dengan kata lain, seseorang harus sepenuhnya berserah
diri kepada kehendak Ilahi dalam segala keadaan. Ini, sebagai-
mana telah ditunjukkan, adalah salah satu pelajaran terbesar
dalam hidup yang telah diajarkan kepada seorang Muslim.
Bagaimanapun juga, sebuah keyakinan kepada gadar ti-
dak bermakna keyakinan kepada predestinasi (ketentuan na-
sib yang memaksa), karena predestinasi—yang kata Arabnya
adalah jabar—tidak pernah menjadi keyakinan komunitas
Muslim. Kaum Jzbariyah atau penganut predestinasi, di sisi
lain, telah diakui sebagai sekte sesat. Seorang penganut predes-
tinasi yang kaku, yang percaya bahwa manusia tidak memiliki
kendali atas tindakannya, akan menyangkal prinsip paling
dasar agama, yaitu tanggung jawab manusia atas perbuatan-
nya. Posisi ortodoks (yang benar) selalu merupakan posisi te-
ngah. Manusia memiliki kehendak bebas tetapi kehendak itu
dilaksanakan dalam batasan-batasan tertentu. Hanya kehen-
dak Ilahi yang dapat disebut sebagai kehendak bebas mutlak,
sebuah kehendak yang tidak berada dalam batasan apa pun,

namun segala sesuatu yang diciptakan—dan oleh karenanya

79



Takdir dan Predestinasi

segala sesuatu yang bersifat manusiawi—tunduk pada gadar,
pada ukuran Ilahi atas segala sesuatu, pada batasan-batas-
an di atasnya oleh kekuasaan pengendali yang lebih tinggi.
Manusia bukanlah pemilik pengetahuan mutlak, tidak pula
kekuasaan mutlak, tidak pula kehendak mutlak; semua sifat
ini adalah milik Allah semata. Pengetahuan manusia, keku-
asaan manusia, dan kehendak manusia semuanya berada di
bawah batasan-batasan, dan batasan-batasan ini ditempatkan
padanya oleh ukuran Ilahi yang disebut gadar. Hanya dalam
pengertian inilah seorang Muslim dapat dikatakan memiliki

iman kepada gadar.

80



	Makna Qadar dan Taqdir
	Penciptaan Kebaikan dan Keburukan
	Kehendak Ilahi dan Kehendak Manusia
	Ilmu Azali Allah
	Penulisan Musibah oleh Allah
	Lauh Mahfuzh
	Allah Tidak Menyesatkan
	Idhlal yang Disandarkan kepada Allah
	Allah Mengunci Mati Hati
	Hadis dan Predestinasi
	Iman kepada Qadar tidak ada dalam Quran dan Bukhari
	Iman kepada Qadar, doktrin yang muncul kemudian
	Makna Iman kepada Qadar

